CAPITULO 4: 13-32.

Versiculo 13:
“Hasta que todos lleguemos a la unidad de
la fe y del conocimiento del Hijo de Dios, a
un varén perfecto, ala medida de la edad
de la plenitud de Cristo”.

La unidad del cuerpo es el tercer aspecto fundamental de su edificacion
y la coronacion o ultimo objetivo de dicha edificacion.

Su unidad no depende de la voluntad, ni de la conducta de los
creyentes: es obra del Espiritu Santo (versiculo 3). Cada salvado es un
miembro del cuerpo de Cristo y Dios mismo le ha hecho parte de ese cuerpo,
por lo cual es inconcebible que el cuerpo de Cristo pueda carecer de unidad.
Muchos (especialmente la Iglesia Catdlico-romana y el Consejo Mundial de
Iglesias), con un pensamiento groseramente materialista, s6lo conciben esta
unidad como visible, pero la indestructible y necesaria unidad del cuerpo de
Cristo es esencialmente espiritual, es como la unidad de las personas de la
Trinidad:

“... Padre santo, a los que me has dado,
guardalos por tu nombre, para que sean una
cosa, como también nosotros... Para que todos
sean una cosa, como tu, oh Padre, en miy yo en
ti, que también ellos sean en nosotros una cosa,
para que el mundo crea que tu me enviaste. Y yo,
la gloria que me diste les ha dado, para que sean
una cosa, como también nosotros somos una
cosa. Yo en ellos y tu en mi, para que sean
consumadamente una cosa; que el mundo
conozca que tu me enviaste y que los he amado,
como también a mi me has amado” Juan 17: 11,
21 - 23).

Y por eso no puede incluir sino a los verdaderos creyentes, regenerados por el
Espiritu Santo y redimidos por Jesucristo:

“Yo ruego por ellos, no ruego por el mundo, sino
por lo que diste, porque tuyos son... Yo les he
dado tu palabray el mundo los aborrecio, porque
no son del mundo, como tampoco yo soy del
mundo... Mas no ruego solamente por éstos,
sino también por los que han de creer en mi por
la palabra de ellos” Juan 17: 9, 14, 20.

Sin embargo, esa unidad espiritual debe expresarse externamente,
aunque toda manifestacion externa de la unidad del cuerpo de Cristo siempre
sera imperfecta por la imperfeccion inevitable debido a que todavia esta en
nosotros el “viejo hombre” y porque es imposible evitar que algunos “del
mundo”, no regenerados, se introduzcan en la iglesia visible. Por eso es que



aunque la unidad es inherente al cuerpo de Cristo se presenta aqui como un
objetivo por alcanzar como parte de la “obra del ministerio” de todos los
creyentes verdaderos (“hasta que”). Podemos obscurecer, opacar y hasta
hacer casi imposible de apreciar la unidad que de todos modos tenemos en
Cristo. Es en esto que todos los santos deben ser ensefiados y guiados, para
que sirvan al Sefior y contribuyen a que esa unidad esencial se haga visible y
sea un testimonio que traiga a la fe a los elegidos que todavia no han creido.
La unidad espiritual debe ser manifestada exteriormente lo mas perfectamente
gue sea posible:

“Y todos los que creian estaban juntos y
tenian todas las cosas comunes... Y
perseverando unanimes cada dia en el
templo y partiendo el pan en las casas
comian juntos con alegria y sencillez de
corazén, alabando a Dios y teniendo gracia
con todo el pueblo. Y el Sefior afladia cada
dia a la iglesia los que habian de ser
salvos... Y la multitud de los que habian
creido era de un corazén y un alma y
ninguno decia ser suyo algo de lo que
poseia, mas todas las cosas les eran
comunes” Hechos 2: 44,46 — 47; 4: 32.

y en forma creciente, aunque tal manifestacién externa no es parte de la
esencia de la unidad del cuerpo de Cristo, porque toda contienda y division
carnal, es decir, no motivada por fidelidad y en obediencia a la Palabra de Dios,
es resultado de la naturaleza antigua que todavia conservamos y que siempre
tendremos aqui en la tierra.

Para que esta unidad espiritual, invisible, se exprese externamente lo
mejor posible tenemos que aprender a hacer clara diferencia entre lo esencial y
lo secundario, en la forma expresada en 4: 3 y a tener mucha tolerancia
legitima, paciencia y mansedumbre. Toda labor proselitista de los miembros de
una iglesia fiel respecto de otra igualmente fiel debe ser severamente
condenada y desalentada. A veces se ejerce tal proselitismo pecaminoso hasta
entre iglesias de la misma denominacion. Las bromas sobre las creencias y
practicas secundarias deben ser cuidadosamente evitadas, asi como las
discusiones sobre ellas. Los ministros especiales deben conducir a todos los
creyentes, para contribuir juntos a la expresion visible de su unidad espiritual.

Tanto el desarrollo de los miembros del cuerpo, como la expresion
visible de su unidad, requieren que reconozcamos que Dios ha dado diferentes
dones o talentos a sus hijos y les ha llamado a diferentes ministerios y que
cumplamos fielmente el llamado del Sefior y ocupemos en el edificio o en el
cuerpo de Cristo el lugar que él nos ha asignado.

Como el objetivo de la “obra del ministerio”, tanto de los ministros
especiales como de los creyentes en general, se habra alcanzado cuando
“todos lleguemos a la unidad de la fe y del conocimiento del Hijo de Dios”,
llegara el tiempo cuando tal ministerio estard completamente cumplido, por lo
cual ya no sera necesario. Mientras la fe sea imperfecta a causa de nuestras
limitaciones y tengamos creyentes verdaderos diversas opiniones sobre



doctrinas que no estan tan claras y abundantemente reveladas como para que
no quepa duda sobre su verdadero sentido, la manifestacion externa de la
unidad que tenemos implicitamente en Cristo continuard siendo imperfecta.
También contribuyen a esa imperfeccion los muy diferentes grados de
conocimiento de Cristo que tenemos los redimidos. Sin embargo, el Sefor no
nos coloca una meta mas baja que el alcanzar esa perfecta unidad externa, a
pesar de que es imposible en nuestra condicion actual, asi como en lo
individual se nos exhorta a vencer completamente el pecado, aunque eso es
imposible antes de la muerte fisica o antes de que nuestro Sefior vuelva. Esto
indica que es una meta hacia la cual debemos avanzar continuamente y lo alto
de ella debe ser un estimulo para llegar mas cerca de la meta, que si se nos
propusiera una mas baja.

Que debemos tender a la mayor unidad visible ahora se deduce del
hecho que la Escritura no aplaza indefinidamente la necesidad de nuestro
progreso espiritual, a que nos ordena que tendamos a la perfeccion y a que nos
muestra los medios, y su aplicacion, para poner en practica esta exhortacion a
la unidad.

Cuando Cristo arrebate su Iglesia de la tierra, entonces, y sélo entonces,
su unidad interna y espiritual corresponderd exactamente a lo que podria
llamarse unidad externa, porque todos creeremos igual y tendremos un
conocimiento suficiente de Jesucristo, aunque siempre limitado y en diversos
grados. Esto impedira las contiendas y disensiones, las envidias y el amor
propio y un alto concepto de nosotros mismos y producira amor fraternal
perfecto.

Como la unidad de la fe DEL Hijo de Dios, es decir la verdad
efectivamente revelada en las Escrituras, es condicion o antecedente necesario
para la manifestacion de la unidad esencial del cuerpo de Cristo, la unidad
visible que procura alcanzar el Movimiento Ecuménico es una falsa unidad,
basada en el pluralismo, que en realidad es completa falta de unidad de fe,
porque a causa de €l cada uno cree lo que quiere sobre cada una de las
grandes verdades de la fe reveladas en las Escrituras y también sobre las
secundarias (0 no cree nada).

“A un varén perfecto, a la medida de la edad de la plenitud de
Cristo”. El crecimiento en la unidad de fe y en el conocimiento personal y
experimental, ademas de tedrico o intelectual, de Cristo conducen a la madurez
de cada creyente y de la iglesia. Un conocimiento demasiado imperfecto de las
verdades reveladas en la Biblia, que es “la fe de Jesucristo”, y un conocimiento
excesivamente débil del Sefior conducen a divisiones carnales, contiendas y
disensiones y esto revela falta de madurez. Por eso tenemos que desear ir
creciendo o madurando, que es aqui la idea de “perfeccion”, en lo que creemos
y en el conocimiento efectivo de Jesucristo. Esto ultimo es el medio para
madurar, asi como en la vida natural lo es el paso del tiempo y la experiencia.

¢A qué grado o nivel de desarrollo o de madurez debemos llegar? Una
vez mas se coloca una meta inalcanzable en la tierra, no menos, porque, cOmo
vimos antes, mientras mas alta la meta, mas alto llegaremos, aunque no la
alcancemos. Aqui la meta es la misma perfeccion humana de Cristo.: “a la
medida de la edad de la plenitud de Cristo”. La palabra traducida “edad”
significa también “estatura”, pero el significado es el mismo: “desarrollo o
madurez completa”.



Hemos sido predestinados para ser “hechos conforme a la imagen de su
Hijo” (Romanos 8: 29), de modo que tenemos que ir siendo transformados
progresivamente a la imagen de Cristo; Cristo mismo tiene que ir creciendo en
nosotros, hasta alcanzar la meta, que es su plenitud. Cristo es el hombre ideal,
cabeza de nuestra raza e ideal perfecto de humanidad. Estos hechos se
presentan por medio de la figura de una persona que ha alcanzado su estatura
méaxima o llegado a una edad en que su madurez es completa.

La perfeccion de que se trata aqui no es un concepto vago o ambiguo:
Es la humanidad completa, plenamente desarrollada y esa plenitud y desarrollo
completo soélo es posible observarla en el Unico ser humano que ha alcanzado
tal estatura: Jesucristo. Detallar aqui esa perfeccidén del Sefior nos llevaria muy
lejos. Esto muestra la necesidad imperiosa de leer y meditar mucho en los
evangelios, asi como en el resto de las Escrituras, para tomar conciencia y
retener en la memoria dicha perfeccion. Basta sefialar aqui su admirable
equilibrio de amor y justicia; de ternura hacia los débiles y caidos y de
apasionada denuncia del pecado y la hipocresia; de prudencia para evitar el
peligro innecesario o fuera de tiempo y de valor indomable para afrontar la
oposicion, el dolor y la muerte; y también, su santidad y su amor y entrega
apasionada a su Padre, hasta el punto que la comunién con él era para Jesus
realmente la vida; su celo consumidor por la honra del Padre; su amor por el
hombre hasta la muerte y muerte de cruz; su sabiduria incomparable; su
autoridad incontestable; su fe; su oracién todopoderosa, su paciencia y
mansedumbre; su capacidad para airarse poderosamente sin pecar, sin perder
el dominio propio ni ser impulsado por ella a una violencia fisica o verbal ciega,
sin freno; su capacidad para enojarse y al mismo tiempo compadecerse de la
ceguedad y maldad de sus adversario; su espiritu de servicio hasta la muerte y
su humildad; etc.

El varon perfecto es el que alcanza esa perfeccion humana de
Jesucristo.

El versiculo comienza diciendo: “Hasta que todos lleguemos...” Mientras
esa meta no haya sido alcanzada, debe continuar el ministerio de evangelistas,
pastores y maestros y de todos los creyentes y la meta no sera alcanzada
nunca en forma completa en el presente, pero debemos acercarnos
constantemente a ella, tanto como creyentes individuales (“a un varén
perfecto”) como colectivamente como iglesia (“Hasta que todos lleguemos”).
Cuando la iglesia alcance unidad perfecta sera la manifestacion completa de la
gloria de Cristo, de su vida y de sus perfecciones: Hacia esa meta debemos
tender siempre, seguros de que al fin la alcanzaremos en la venida de Cristo.

¢Hasta dénde podemos llegar en nuestra carrera hacia esa meta
durante esta vida terrenal? No podemos decirlo, pero lo que importa es que por
la fe y el conocimiento de Cristo podemos acercarnos a ella siempre mas y que
no hay limite de la altura que podemos alcanzar.

Versiculo 14:
“Que ya no seamos nifios fluctuantes y
llevados por doquiera de todo viento de
doctrina, por estratagema de hombres que,
para engafiar, emplean con astucia los
artificios del error”.



“Que ya no seamos nifos”, en contraste con “el varon perfecto” del versiculo
anterior. Muchos convertidos, entonces y ahora, permanecen en la infancia
espiritual, a veces durante toda su carrera cristiana, no maduran, y por eso son
un impedimento para alcanzar el objetivo de la plena unidad del cuerpo de
Cristo, de la iglesia. Esta infancia espiritual se debe a la debilidad de lafe y a lo
reducido del conocimiento, tanto tedrico como experimental, de Cristo y
produce carnalidad manifestada en celos, contiendas y disensiones y les
impide distinguir lo bueno de lo malo:

“De manera que yo, hermanos, no pude
hablaros como a espirituales, sino como a
carnales, como a nifios en Cristo. Os di a
beber leche y no vianda, porque aun no
habiendo entre vosotros celos y contiendas
y disensiones ¢no sois carnales y andais
como hombres” | Corintios 3: 1-3;

“Porque debiendo ser ya maestros a causa
del tiempo, tenéis necesidad de volver a ser
ensefiados cuales sean los primeros
rudimentos de las palabras de Dios y habéis
llegado a ser tales que tengais necesidad de
leche y no de manjar sélido. Que cualquiera
gue participa de la leche es inhabil para la
palabra de justicia, porque es nifio; mas la
vianda firme es para los perfectos, para los
gue por la costumbre tienen los sentidos
ejercitados en el discernimiento del bien y
del mal” Hebreos 5: 12-14.

Debido a su infancia espiritual hay que empezar siempre de nuevo con ellos,
instruyéndolos en los “rudimentos de la fe”, lo mas elemental y sencillo, a lo
cual el apdstol llama “leche”, aludiendo a la unica alimentacién adecuada para
los niflos muy pequefios, en contraste con el alimento soélido, que es el
discernimiento espiritual entre lo bueno y lo malo; entre el Espiritu del Sefior y
los espiritus inmundos o el simple espiritu humano; la eleccion; la eterna
seguridad de los regenerados mediante la obediencia, la santidad, la fe,
obradas en ellos por la gracia especial de Dios, pero practicada por ellos; el
conocimiento, apreciacion y apropiacion del caracter y de los métodos de Dios
para tratar con sus criaturas y especialmente con sus elegidos, etc. Su infancia
espiritual les hace también incapaces para realizar las tareas mas dificiles del
servicio cristiano.

Noétese que esta es una fuerte exhortacion para no permanecer en esa
condiciéon infantil: “qgue ya NO seamos nifos”. El apéstol les escribe para
instruirles y hacerles crecer o madurar.

Es triste y decepcionante para todo ministro encontrar que aquellos que
ya debian ser maestros, siguen siendo nifios que necesitan ser cuidados y
alimentados como criaturas pequefias, que tienen una comprension muy
reducida de la verdad y objetivos estrechos y personalistas y carecen de
sentimientos generosos y pensamientos elevados (Findlay). A menudo estos



nifos espirituales poseen dones preciosos, sin embargo su inmadurez e
inestabilidad son una constante preocupacion y fuente de ansiedad para sus
pastores, porque a los cristianos inmaduros se les aparta facilmente de la sana
doctrina, que es lo mismo que la fe. Por eso tienen que permanecer en la sala
cuna, bajo vigilancia constante, en vez de participar en la buena batalla de la
fe, como hombres y mujeres fuertes y valientes (Findlay).

Ahora pasa Pablo a sefialar en el resto de este versiculo 14 como esta
infancia espiritual es un hecho negativo que impide alcanzar el objetivo de la
plena unidad de la iglesia y luego, en los versiculos 15 y 16, a sefialar los
medios precisos para avanzar hacia dicho objetivo.

“Fluctuantes y llevados por doquiera de todo viento de doctrina”. Es bien
conocido el amplio campo de interés de un nifio pequefio: todo le interesa,
pero en la misma medida que es tan extenso su interés, lo es superficial,
transitorio. El nifio toma lo que le llama la atencién, lo mira, lo toca, lo golpea,
se lo lleva a la boca y rapidamente lo desecha, para repetir la misma operaciéon
con un nuevo objeto y asi interminablemente, mientras esta despierto. Pero a
medida que crece y madura se va estrechando su campo de interés, se va
especializando y de esta manera va profundizando mas y haciendo mas
estable su dedicacion a lo que le interesa. Esto mismo ocurre con el creyente.
Mientras permanece nifio en su fe esta expuesto a interesarse en la infinidad
de ideas que existen sobre Dios, el alma, la salvacion, la eternidad, etc. Sin
permanecer en, ni profundizar ninguna de ellas y como estas ideas, teorias o
doctrinas son muy variadas y a menudo en conflicto unas con otras y todas con
la verdad revelada en la Palabra de Dios, se dice aqui que estos nifios
espirituales son llevados de aca para alla por todo el viento de doctrina,
aludiendo a un barco sin brdjula a aun sin timén, que estd a merced del viento,
sin que pueda seguir nunca un rumbo fijo. En otros pasajes se compara a estos
cristianos fluctuantes con el inestable viento o con las olas del mar, nunca
quietas, perpetuamente agitadas:

“No seadis llevados de aca para alla por
doctrinas diversas y extraflas, porque
buena cosa es afirmar el corazén en la
gracia, no en viandas, que nunca
aprovecharon a los que anduvieron en
ellas” Hebreos 13: 9;

“Pero pida en fe, no dudando nada, porque
el que duda es semejante a la onda de la
mar, que es movida del viento y echada de
una parte a otra” Santiago 1: 6.

Estos creyentes inmaduros, por causa de una fe deficiente y su escaso
conocimiento del Sefior Jesucristo, estan en gran peligro, porque se les puede
engafar y desviar faciimente, como a un nifio, apartandole de la fe. Son por
eso, un motivo especial de preocupacion para los pastores, quienes deben
comprender su gran responsabilidad de instruir y guiar bien a todos los
creyentes, dependiendo de la gracia de Dios, anunciandoles “todo el consejo
de Dios” y no una verdad parcial o un evangelio mutilado o falsificado. Hay que



orar por los creyentes inmaduros, pero también hay que instruirles
adecuadamente vy vigilar, estar atentos, a los errores que proliferan y amenazan
especialmente a esta clase de cristianos.

“Por estratagema de hombres que, para enganar”. Las diversas doctrinas
falsas que pueden desviar facilmente a cristianos inmaduros y que habian
aparecido ya en tiempos de los apostoles y luego se han multiplicado y sido
una plaga durante toda la historia de la iglesia, son el fruto natural de los falsos
maestros que actian sea por ignorancia o superficialidad, sea por maldad
deliberada de gente que desea figurar, ser aplaudida y ensalzada, serfamosa,
inventando nuevas “teologias”, para luego encabezar los partidos formados por
sus seguidores. Al respecto dice el Dr. Hodge: “La santidad sin el conocimiento
y creencia de la verdad es imposible; la santidad perfecta implica, como ensefia
el versiculo 13, conocimiento perfecto. El error, por lo tanto, es malo. El error
religioso brota del mal moral y lo produce. Los falsos ensefiadores se
presentan en las Escrituras como malos, egoistas y malignos o engafosos.
Este principio nos da, incidentalmente, un criterio muy seguro de la verdad. En
este pasaje el apdstol atribuye el apartarse de la verdad a la astucia y al
engafno que caracterizan el error y a los falsos maestros.
En Romanos 16: 17, 18:
“Y os ruego, hermanos, que miréis los que
causan disensiones y escandalos contra la
doctrina que vosotros habéis aprendido y
apartaos de ellos, porque los tales no sirven
al Sefior nuestro Jesucristo, sino a sus
vientres y con suaves palabras vy
bendiciones engafian los corazones de los
simples”
y Il Corintios 2: 17 y 11:
“Porque no somos como muchos,
mercaderes falsos de la palabra de Dios,
antes con sinceridad, como de Dios,
hablamos en Cristo... Porque no seamos
engafiados de Satanas, pues no ignoramos
sus maquinaciones”

se da el mismo caracter a los que se separan de la fe por el engafio de los
hombres. Por lo tanto, el error siempre dafia y los falsos maestros no pueden
ser inocentes (Lacy).

El término “estratagema” es la traduccion de “kubeia” (dado) palabra que
se refiere a un juego de azar con dados. Este es el Unico lugar del Nuevo
Testamento donde se usa. Como es tan comun que se haga trampa en el
juego, por eso se la traduce “estratagema”. Pero como el término “astucia”
significa practicamente lo mismo, es posible traducir “kubeia” por “juego, azar”,
lo que se refiere a que estos falsos maestros toman la verdad superficialmente,
como un juego, tomando un poco de aqui, otro poco de alla, al azar. Esto esta
de acuerdo con la figura anterior que compara estas ensefianzas falsas con el
variable viento, que sople desde cualquier parte, sin orden ni regularidad
aparente. Todas las falsas ensefianzas son biblicamente débiles y descuidadas
y vulneran los principios de interpretacion biblica. Por todo lo anterior estas



ensefianzas caprichosas, en continua variacion, son falsas y ademas siempre
enganan.

“Emplean con astucia los artificios del error”. Los falsos maestros
suelen ser astutos y diestros para presentar sus falsas doctrinas en forma
atractiva y aparentemente biblica, porque si dejaran al descubierto su
repulsividad y fealdad, no encontrarian muchos seguidores, si es que
encontraran algunos. Por esta razén la Biblia los llama falsos apéstoles,
obreros fraudulentos, transfigurados en apdéstoles de Cristo y en angeles de luz
y ministros de justicia (Il Corintios 11: 13-15). El Sefior nos advierte fuerte y
severamente contra ellos y sus falsas ensefanzas:

“Y guardaos de los falsos profetas, que
vienen a vosotros con vestidos de ovejas,
mas por dentro son lobos rapaces” Mateo 7:
15;

“Por cuanto hemos oido que algunos que
han salido de nosotros os han inquietado
con palabras, trastornando vuestras almas,
mandando circuncidaros y guardar la ley, a
los cuales no mandamos” Hechos 15: 24;

“Porque yo sé que después de mi partida
entrardn en medio de vosotros lobos
rapaces, que no perdonaran al ganado y de
vosotros mismos se levantaran hombres
gue hablen cosas perversas, para llevar
discipulos tras si” Hechos 20: 29-30;

“Estoy maravillado de que tan pronto os
hayais traspasado del que os llamé a la
gracia de Cristo a otro evangelio. No que
hay otro, sino que hay algunos que o0s
inquietan y quieren pervertir el evangelio de
Cristo. Mas aun si nosotros o un angel del
cielo os anunciare otro evangelio del que os
hemos dicho, también ahora decimos otra
vez: Si alguno os anunciare otro evangelio
del que habéis recibido, sea anatema”
Galatas 1: 6-9;

“Guardaos de los perros, guardaos de los
malos obreros, guardaos del cortamiento...
Porque muchos andan, de los cuales os dije
muchas veces, y aun ahora lo digo llorando,
que son enemigos de la cruz de Cristo”
Filipenses 2: 18;



“Mas evita profanas y vanas parlerias,
porque muy adelante iran en la impiedad y
la palabra de ellos carcomerd como
gangrena, de los cuales es Himeneo y
Fileto” Il Timoteo 2: 16-17.

Los creyentes inmaduros, nifios en su desarrollo espiritual, no pueden
darse cuenta del engafio, ni de la astucia de estos engafiadores y se pueden
dejar seducir facilmente por el ropaje brillante con que se les presenta el error.
Por eso es tan apremiante la necesidad de que los creyentes se desarrollen
rapidamente hacia el varon perfecto. Esta es una gran responsabilidad para la
iglesia; para sus pastores, ancianos y maestros. Hay que tomar conciencia de
tal responsabilidad, porque el mormonismo, los testigos de Jehova, el
adventismo y una infinidad de otras ensefianzas erroneas, que aparecen cada
dia, nos acosan por todas partes.

Un ejemplo importante de lo dicho lo constituye el carismatismo: jCuan
atractivo se presenta, con su culto de entretencién! jCon qué facilidad captura a
los creyentes ignorantes e inmaduros, fluctuantes! jCuan frecuentemente se
revela que su error proviene de un mal moral! Recuérdese al respecto el caso
estremecedor y de notoriedad mundial de Jimmy Swaggart: {Como cautivo y
embelesé a millones. Cémo sefialar sus errores doctrinales a los que habian
sido fascinados por él era poco menos que incurrir en herejia; como sin
embargo, estaba practicando una inmoralidad repugnante, al mismo tiempo
que predicaba; y como la sigui6 practicando aun después de haber sido sacada
a luz puablica la inmoralidad! jQué desastre ha ocasionado a la obra verdadera
del Sefior y a incontables almas inmaduras que le siguieron ciegamente! Como
este ejemplo hay muchos otros.

El término traducido “artificios” es “methodeian” (sistematizacion). No se
trata de errores aislados y caprichosos, sino todo un sistema de error. En esas
iglesias de Asia se trataba del naciente gnosticismo, que alcanzaria su pleno
desarrollo un medio siglo mas tarde. Este gnosticismo se caracterizaba por ser
medio judaizante, medio filoséfico (ascético en el primer sentido; libertino, en el
otro); por su pretension de profundidad intelectual, aunque se trataba de una
especulacién débil, descuidada e inconsistente; y por su astucia. Ensefiaba
que Dios se encontraba infinitamente distante del mundo y que la materia era
mala en si misma.

Tales sistemas de error han existido en toda la historia de la Iglesia. En
nuestros dias el secularismo y positivismo, el humanismo, el relativismo, el
pragmatismo, el marxismo, el agnosticismo (que dice que no podemos tener
certeza de nada, por lo cual se contradice a si mismo, porgue entonces ¢,como
podemos estar seguros de que no podemos tener certeza de nada?) son
sistemas de error estrechamente relacionados entre si, que devastan la iglesia
y perturban gravemente a los creyentes inmaduros. Todos ellos constituyen
una filosofia sin Dios, que unifica las fuerzas de la incredulidad en nuestro
tiempo.

Esta incredulidad propagada por falsos maestros, que abundan, se vale
de métodos deshonestos y falsos para apartar de la verdad a los inmaduros e
inconstantes y para llevarlos a una mala manera de vivir.

Ahora el apdéstol pasa a tratar practicamente este mismo tema, en los
versiculos 15y 16.



Versiculo 15:
“Antes siguiendo la verdad en amor,
crezcamos en todas cosas en aquel que es
la cabeza, a saber, Cristo”.

“Antes siguiendo la verdad en amor”. Este versiculo presenta dos
contrastes con el 14: Segquir la verdad es opuesto a seguir el error y a ser
enganados por estratagemas y astucias; y crecer en todo en Cristo es opuesto
a ser y permanecer niiios espirituales.

En medio de todos los peligros somos llamados a avanzar hacia la meta
de nuestra vocacion o llamado celestial, como iglesia y como individuos. Las
condiciones para ese progreso se mencionan en estos versiculos 15y 16.

Seguir “la verdad en amor” es el arma del creyente, y de la iglesia,
para resistir, vencer y no ser engafiados. La verdad y el amor son como las
defensas naturales del cuerpo contra las enfermedades: cuando estan altas los
microorganismos que causan enfermedades son rechazados o vencidos por
nuestro cuerpo y no pueden producir efecto nocivo. En una naturaleza
espiritual adulta, madura, bien desarrollada, las pruebas y tentaciones y los
asaltos del error estimulan en vez de detener el crecimiento y el progreso de
esos creyentes hace crecer la iglesia. Esta firmeza en la verdad proviene de la
uncion del Espiritu Santo:

“Mas vosotros tenéis la unciéon del Santo y
conocéis todas las cosas. No os he escrito
como si ignoraseis la verdad, sino como a
los que la conocéis y que ninguna mentira
es de la verdad. ¢(Quién es mentiroso, sino
el que niega que Jesus es el Cristo? Este tal
es anticristo, que niega al Padre y al Hijo.
Cualquiera que niega al Hijo, este tal
tampoco tiene al Padre. Cualquiera que
confiesa al Hijo tiene también al Padre. Pues
lo que habéis oido desde el principio sea
permaneciente en vosotros. Si lo que habéis
oido desde el principio fuere permaneciente
en vosotros, también vosotros
permaneceréis en el Hijo y en el Padre. Y
esta es la promesa, la cual él nos prometio:
la vida eterna. Os he escrito esto sobre los
gue os engafian. Pero la uncién que
vosotros habéis recibido de él mora en
vosotros y no tenéis necesidad que ninguno
0s ensefie; mas como la uncién misma os
ensefia de todas cosas y es verdadera y no
es mentira, asi como os ha ensefiado,
perseveraréis en él. Y ahora, hijitos,
perseverad en él, para que cuando
apareciere tengamos confianza y no
seamos confundidos de él en su venida”

I Juan 2: 20-29.



Noétese bien que se trata de “seguir’ la verdad, lo cual incluye creer o
profesar todo lo que a Dios le ha placido revelar en su Palabra, nos guste o no,
lo entendamos o no, esté de acuerdo con nuestra experiencia y razén o no.
Creer sinceramente todo lo que las Escrituras ensefian es nuestro deber y
privilegio, pero esto no significa que debamos creer ciegamente lo que nos dice
una iglesia o algun maestro humano. Es nuestro deber ineludible actuar como
los bereanos:

“Y fueron estos mas nobles que los que
estaban en Tesaldnica, pues recibieron la
palabra con toda solicitud, escudrifiando
cada dia las Escrituras, si estas cosas eran
asi” Hechos 17: 11.

En la determinacion de si lo que nos ensefian es realmente lo que Dios dice en
su Palabra es esencial la iluminacion del Espiritu Santo, sin la cual nadie puede
entender la Biblia, como vimos en 1: 17-20, y el uso cuidadoso y honrado de
los principios de interpretacién biblica, entre los cuales estan, por ejemplo, la
consideracion debida del contexto; la ensefianza general de toda la Biblia, que
permite interpretar la Biblia con la misma Biblia; que es literal todo lo que la
misma Biblia no autoriza para interpretarlo alegorica o figuradamente; que
ninguna persona normal se contradice en un corto escrito; que la Biblia no tiene
error, ni contradiccidn, etc. Esto es lo que se llama “derecho al juicio privado” y
también es la aplicacion del gran principio que “so6lo Dios es Sefor de la
conciencia y la ha hecho libre de mandamientos y ensefanzas de hombres”.
Se apreciard que el derecho al juicio privado no autoriza para interpretar la
Escritura caprichosamente o segun el gusto y conveniencia de cada uno.

Pero no se trata sélo de creer o aceptar intelectualmente la verdad. La
expresion “siguiendo la verdad” incluye también su practica y aplicacion a la
vida diaria, puesto que una verdad aceptada intelectualmente, pero que no
afecta radicalmente nuestra conducta es vana y esta muy cerca de la
hipocresia. Creemos que la Biblia es la Palabra de Dios literalmente, aunque
adaptada a nuestra limitada inteligencia, razon y experiencia. Creemos que es
divina, plenaria y verbalmente inspirada; entonces debemos conocerla,
obedecerla y especialmente creerla en su totalidad. Creemos asi un Dios Unico
y trino: Padre, Hijo y Espiritu Santo y que ese Dios es vivo y verdadero,
personal, soberano, etc. Por lo tanto, debemos vivir plenamente confiados en
que él nunca nos deja, siempre esta con nosotros, siempre vela por nosotros,
siempre nos esta mirando y conoce hasta nuestros pensamientos mas intimos;
debemos ser siempre veraces, porque él es la verdad; podemos tener
comunion con Dios de persona a persona, comunicarle nuestras dificultades y
angustias y necesidades y él puede comunicarnos su voluntad, alentarnos y
sostenernos con su Palabra; tenemos que aceptarle sinceramente como duefio
de nuestra vida, con derecho a mandarnos y a disponer de nosotros y de todo
lo que nos pertenece; tenemos que creer que todo lo malo y lo bueno, esta bajo
su gobierno, aunque no es autor de nada malo. Creemos que Cristo es Dios y
hombre verdadero; creemos en su muerte expiatoria y vicaria, en su
resurreccion y ascension, intercesion y regreso. Por lo tanto, tenemos que
haber aceptado realmente lo que hizo por nosotros, lo que debe cambiar
profundamente nuestra concepcion de la vida y nuestra conducta; tenemos que
confiar en su intercesiéon y hacer uso de ella y aguardarle llenos de esperanza.



Y asi con cada doctrina biblica: la creemos, después de verificar que
efectivamente Dios la ha revelado en su Palabra, y la practicamos.

Esta practica requiere amor por la verdad, no una fria declaracion
doctrinal, sino una entusiasta, ferviente, contagiosa, adhesion a ella, una
apropiacion de la doctrina. No olvidemos que amor significa union,
identificacion con alguien o algo. Amamos la verdad cuando nos unimos a ella,
nos identificamos con ella.

“Crezcamos en todas cosas que aquel que es la cabeza, a saber,
Cristo”. La condicion moral del crecimiento es creer y practicar la verdad con
amor. La condicién espiritual es el pleno reconocimiento de la supremacia,
suficiencia y sefiorio de Cristo.

En esta segunda parte del versiculo 15 se presenta a Cristo como aquel
hacia quien debemos crecer, mientras que en el versiculo 16 se le presenta
como aquel de quien se deriva todo crecimiento.

Creer y practicar la verdad porque la amamos nos hara crecer
inevitablemente hacia la perfeccion de Cristo hombre. Este crecimiento debe
ser equilibrado y completo (“en todas cosas”): no so6lo en algunas doctrinas
mas queridas y apreciadas, sino en todas; no soOlo en algunas virtudes
cristianas, sino en todas; no solo en relacion con algunas partes del cuerpo,
sino con todo él. Ademas se sefiala la direccion y objeto de este crecimiento:
‘en aquel que es la cabeza, a saber, Cristo”. La preposicion “en” indica
“‘movimiento hasta entrar”, es decir, que nuestro crecimiento tiene por objeto o
meta alcanzar la misma perfecciéon humana de Jesus y debe continuar siempre
en esa direccidon. Se subraya aqui que Cristo es la “cabeza” del cuerpo formado
por todos los redimidos por su sangre: el crecimiento debe caracterizarse por
una unién cada vez mas estrecha y perfecta con Cristo. Es este contacto vital,
esta union perfecta, la que sostiene la vida espiritual y hace “crecer’ (o
funcionar normalmente también) el cuerpo. Si la uniéon es imperfecta o esta
interrumpida en algun area, alguna parte del cuerpo se atrofiara o se dafiara. Si
se aplica esto a cada cristiano, que es un 6érgano del cuerpo de Cristo,
significara que por su imperfecta union con Cristo no recibira la energia, la vida
necesaria y crecera atrofiado o desequilibradamente, lo cual repercutira
negativamente en la salud y armonia de todo el cuerpo. Por ser Cristo la
cabeza, él tiene el dominio de nuestras conciencias, la verdad esta sélo en él y,
por eso, nadie fuera de él tiene derecho a imponernos por ningin medio su
pensamiento o voluntad en asuntos de conciencia o de creencia, es decir “s6lo
él es Senor de la conciencia”.

Versiculo 16:
“Del cual todo el cuerpo compuesto y bien
ligado entre si por todas las junturas de su
alimento que recibe segun la operacion,
cada miembro conforme a su medida toma
aumento de cuerpo edificandose en amor”.

“Del cual todo el cuerpo compuesto y bien ligado entre si por todas
las junturas de su alimento”. Esto expresa la tercera condicion practica del
crecimiento de la iglesia. La primera es una condicion moral: la verdad y el
amor, con la cual enfrenta y responde a la astucia de los falsos maestros. La



segunda es una condicion espiritual: el reconocimiento pleno y efectivo de la
supremacia, suficiencia y sefiorio de Cristo, como cabeza de la Iglesia y de
cada creyente. La tercera condicion es la “organizacién” o el caracter de
“organismo” o de “cuerpo organizado” que tiene la Iglesia: “todo el cuerpo
compuesto y bien ligado entre si”.

“Del cual” se refiere a Cristo, la cabeza de la Iglesia, a quien se refieren
las ultimas palabras del versiculo 15. “Del cual” significa que todo lo que se
dice de la Iglesia a continuaciéon viene de, depende de, la obra de Cristo, asi
como funciona la cabeza respecto al cuerpo en todo organismo humano.

“Todo el cuerpo compuesto” repite la figura favorita de Pablo, tomada
de la construccién de un edificio, donde cada parte tiene que encajar en, o
corresponder exactamente, a las otras, para formar un conjunto firme y
armonioso, como en 2: 21y 22. Indica también que asi como el cuerpo humano
estd maravillosamente coordinado y es un todo organico donde todas las
partes son interdependientes e interactuantes entre si, por lo cual con toda
razon se puede decir que es una obra maestra de Dios, asi también lo es la
Iglesia. En parte el hecho de que el cuerpo esta bien compuesto se refiere al
orden que debe tener cada iglesia, con sus oficiales regulares, su forma de
gobierno, de culto y de accién.

Pero en un edificio o en una maquina basta que las partes ajusten bien
entre si. En cambio en un cuerpo se requiere, ademas, ese algo misterioso que
llamamos vida que debe estar “bien ligado entre si”, es decir, en la iglesia se
requiere la union calida de los corazones, los cordiales sentimientos mutuos, el
consejo fraternal de los miembros entre si, su cooperaciéon y provision mutua,
por lo cual cada uno aporta su contribucion al conjunto. Cada miembro tiene un
lugar y funcioén en el cuerpo, que es la iglesia: nadie sobra, nadie es inutil. Este
vinculo entre los diferentes miembros es el amor: “unidos en amor”, dice Pablo
en Colosenses 2: 2jCuan esencial es el amor, que nos impulsa a unirnos, como
fuerza centripeta, en la iglesia! Su deficiencia sera siempre una enfermedad del
cuerpo y su carencia, una enfermedad mortal: una iglesia local formada por
cristianos profesantes que no se aman de verdad est4 condenada a muerte, a
desaparecer sin remedio.

El tiempo de los verbos usados en esta frase indica que este cuerpo esta
en proceso de organizacion, por lo cual sus érganos, que son los creyentes,
estan imperfectamente desarrollados y ajustados a los demas, pero van
uniéndose cada vez mas en el amor fraternal, a medida que cada uno crece
espiritualmente, de modo que cada creyente y la iglesia van formandose
simultdneamente, en plena interdependencia. El crecimiento del cuerpo
requiere que cada miembro ocupe el lugar que Dios le ha asignado y
COOPERE (no compita o se enfrente) con todos los otros en la obra comun.

“Por todas las junturas de su alimento”. Colosenses 2: 19 permite
entender el sentido de esta frase obscura: “Y no teniendo la cabeza, de la cual
todo el cuerpo alimentado y conjunto por las ligaduras y conjunturas, crece en
aumento de Dios”. Este pasaje se refiere a los falsos creyentes que no estan
unidos a la cabeza y, por lo tanto, no participan de su vida. Pero también el
pasaje nos muestra que las “conjunturas” (las mismas “junturas” del pasaje que
estamos considerando se refieren al contacto de los miembros con la cabeza,
por el cual el cuerpo es dirigido y recibe la vida. Es el contacto de cada
miembro con la cabeza lo que le da su unidad al cuerpo y, por eso, mientras
mas intimamente nos relacionemos con Cristo, mas verdaderamente



estaremos unidos y nos amaremos fraternalmente entre nosotros, hasta hacer
de esa union algo indestructible. Reciprocamente, falta de union y amor
fraternal efectivos significan débil o defectuosa intimidad con Cristo. Asi que
toda la fuerza necesaria para el crecimiento del cuerpo se comunica o suple
por esos puntos de contacto de cada miembro con Cristo (de ahi el uso del
término “alimento” en nuestra traduccion). Esos contactos (esa relacion intima y
estrecha) entre cada miembro y Cristo deben estar en buenas condiciones, no
ser como ligamentos a medio cortar o articulaciones con sus cartilagos
gastados o sus huesos fuera de su sitio.

Esta relacion intima con Cristo es el resultado de leer, estudiar y meditar
las Escrituras con amor, para “oir” su voz y para conocerle y obedecerle; de
orar con fe y a causa de la conviccion intima de nuestra incapacidad y total
dependencia de él; de nuestra redencion y dedicacion de corazon, sincera, a él;
de seguir sin excusas, ni racionalizaciones la voz del Espiritu Santo, que vive
en nosotros, controlando siempre ese impulso con la Palabra de Dios, por la
cual le place ahora comunicarse con nosotros, exclusivamente, al Espiritu
Santo.

iQué nadie se engarie!. Quien tiene rencor u odio hacia un hermano,
quien esté lleno de envidia o espiritu vengativo, quien no puede aceptar a un
hermano, quien desprecia 0 no se interesa sinceramente en los hermanos, esta
en malas relaciones con Cristo y no tiene intimidad con él.

“Que recibe segun la operacion, cada miembro conforme a su medida”.
Esta “operacion” se refiere a la obra de Cristo en la Iglesia. Esta obra es mas o
menos eficaz segun la capacidad espiritual de cada miembro (“su medida”).
Cada miembro tiene dones dados por Cristo; no existe un cristiano verdadero
gue no los tenga. Cada uno recibe la vida y la gracia de Cristo y el cuerpo se
edifica cuando todos trabajan armoniosa y servicialmente entre si. En la
multitud de reuniones pequefias, desconocidos a veces para los mismos
cristianos, reuniones que pasan desapercibidas, de cristianos que se aman
porque Cristo los ama, se manifiesta la gracia y se esparce el amor por el cual
la Iglesia vive y prospera. Cada parte del cuerpo de Cristo, segun la medida de
su capacidad, debe recibir y transmitir la gracia que es comun a todos los
miembros.

Pero si la fe de un miembro es débil, responderd también muy
débilmente a los mandatos de la cabeza y la obra de Cristo en él no sera muy
vigorosa. Cristo puede hacer mucho con un miembro que no se da a él y cuya
vida moral es obscura, pero NO QUIERE hacerlo. En cambio, si el corazon y la
vida estan siempre abiertos para recibir lo que Dios nos quiere dar, tendremos
una capacidad creciente para recibir y para actuar. Asi como las plantas
siempre se inclinan hacia la luz en busca de ella, que es su vida, asi el cristiano
debe recibir su vida espiritual por estar abierta e inclinada su alma hacia su
Redentor.

“Toma aumento de cuerpo, edificandose en amor”. Esta es la conclusion
de los versiculos 15 y 16: El crecimiento de la iglesia es el resultado de la
cooperacion amorosa de todos los miembros entre si y de su union con Cristo,
de modo que la vida de gracia fluya sin obstaculos a través de este organismo,
como la sangre en el cuerpo humano. Asi el cuerpo, que es la Iglesia,
alcanzara el objetivo propuesto por Dios: una unidad completa y la plena
madurez final, con todas las virtudes y excelencias humanas de Cristo, su
cabeza. El terreno o el medio en que este crecimiento y madurez se verifican



es el amor. Si reina el odio no hay crecimiento posible de la iglesia. El amor es
su alma y su vida y este amor proviene de Cristo, que lo derrama en nuestros
corazones por medio de su Unico vicario en la tierra, el Espiritu Santo. Este
amor mutuo entre los miembros, recibido por cada uno de ellos directamente
de la cabeza, promueve y se expresa en ayuda mutua efectiva, espiritual, moral
y material, y en este terreno fértil brota, crece, se desarrolla la iglesia, como
una planta lozana y llena de energia o, mejor, como un robusto arbol de hojas
siempre verdes.

2. Exhortaciones a una vida cristiana moral. 4: 17 a 5: 21.

Al comenzar este capitulo 4 la exhortacibn a que vivamos en forma
digna de nuestra condicion de hijos de Dios llevo al apéstol a llamar a los
creyentes verdaderos a que promuevan la unidad de la iglesia. Ahora se dirige
a ellos como miembros de una sociedad y describe la clase de vida que deben
vivir.

2.1. Vida viejay vida nueva. 4: 17 — 24.

Versiculo 17:
“Esto pues digo y requiero en el Seior que
no andéis mas como los otros gentiles, que
andan en la vanidad de su sentido.

“Esto pues digo y requiero en el Sefor, que no andéis como los
otros gentiles”. En general, Cristo ha originado una nueva humanidad, un
nuevo hombre. Esto se destaca con fuerza, si el sentido exacto de esta frase
es “que no andéis como los gentiles”, como piensan algunos, puesto que
escribe a los gentiles, pero los coloca asi completamente aparte de los gentiles
en el sentido natural del término: Aunque son gentiles en la carne,
espiritualmente ya no lo son; pertenecen, por decirlo asi, a una nueva raza. En
la misma forma, el apostol Juan, mas tarde, aunque es de raza judia, se refiere
a los judios como si fueran una raza completamente ajena (Juan 3: 25; 5: 1, 16;
6: 41; etc.).

En la primera parte del capitulo, Pablo ha tratado de la Iglesia y de su
unidad. Ahora se refiere a la nueva vida del creyente en relacién con esa nueva
comunidad, que es la Iglesia, y a la cual ha pasado a pertenecer ahora, por la
fe. La sociedad gentil estaba formada por “viejos hombres” u “hombres
naturales” y era el producto de incontables siglos de la idolatria mas
degradante y la sociedad actual no creyente sigue viviendo en la mayor
degradacion. Para el “nuevo hombre”, nacido por la fe en Cristo y por la
poderosa regeneracion obrada por el Espiritu Santo, ese mundo ha muerto.
Ahora participa de la nueva humanidad formada por Jesucristo con su poder
divino. Es de esta idea basica que Pablo deduce la doctrina moral que expone
a continuacion; es por eso que nosotros, los creyentes biblicos, ya no podemos
vivir como la mayoria y tenemos que formar un pueblo especial. Esto no es un
mero cambio de religién, sino una potente y divina vida nueva que nos ha sido
dada por nuestro Salvador, mediante su Espiritu.



Los versiculos 17 a 19 se refieren muy condensada y penetrantemente a
la vida gentil o del mundo, en una forma similar, y a veces mas profunda que el
pasaje paralelo mas extenso y detallado de Romanos 1: 18-32. El andlisis
incluye las caracteristicas intelectuales, espirituales y morales del paganismo.

“Esto pues digo” es una forma de volver a tomar el tema con que
empezo el capitulo y que, en cierto modo, interrumpié para referirse a la unidad
de la Iglesia. Digo: “en cierto modo”, porque en realidad esa unidad es un
aspecto esencial de andar de acuerdo al llamado de Dios. Lo que ahora dira no
es una conclusién de lo anterior, sino una ensefiaza adicional.

“Y requiero en el Senor”. “Requiero” es, literalmente, “testifico”. Podria
traducirse: “en el Sefior”, jCon qué pasion escribe Pablo esto! Equivale a
decirles: “Os ruego encarecidamente”, os pido insistentemente” y no por mi
propia autoridad, sino por la del Sefior jTan importante es lo que seguird! Con
toda razdon puede esperarse que una exhortacion tan impresionante e
imperativa ser4 escuchada con debida atencion y obedecida, tanto por
destinatarios originales de la epistola como por nosotros.

“Que no andéis mas como los (otros) gentiles”. Evidentemente
algunos profesaban ser cristianos, pero seguian viviendo como si nada hubiera
cambiado en sus vidas. A ellos se refiere Pablo en Filipenses 3: 18 y 19:

“Porque muchos andan, de los cuales os
dije muchas veces, y aun ahora lo digo
llorando, que son enemigos de la cruz de
Cristo, cuyo fin sera perdicién, cuyo dios es
el vientre y su gloria es en confusion, que
sienten lo terreno”

y sin duda esta advertencia proviene del pensamiento expresado en 4: 14
sobre los falsos maestros, que pervertian tanto la fe como las costumbres de
sus discipulos, llevandoles insidiosamente a volver a sus antiguos y malvados
habitos de vida. Asi ocurre hasta ahora. Los modernistas liberales atacan y
procuran destruir la fe biblica y también motivan a los que les siguen a volver a
los malos habitos del mundo, burlandose de los creyentes fieles, a quienes
suelen calificar, mordazmente, de “puritanos”. Esta malvada conducta se
ejemplifica de modo terrible en el hecho de que las iglesias apostatas,
completamente dominadas por el liberalismo o modernismo y por el
humanismo, se cuentan entre las principales propugnadoras y defensoras de
abominaciones tales como la homosexualidad masculina y femenina, el aborto,
la eutanasia, la legalizacion del consumo de droga, el divorcio, el “amor libre”
(que es adulterio y fornicacion), el relativismo moral (que puede justificar hasta
los actos de mas inconcebibles maldad. Véanse las obras sobre la “nueva”
moral de Robinson, Fletcher y otros) y el pragmatismo (el fin justifica los
medios), etc.

También hay muchos que profesan ser “nacidos de nuevo”, que dijeron
que habian hecho una “decision de aceptar a Cristo como su salvador, pero
cuyas vidas no dan ninguna evidencia de cambio verdadero; jEl nuevo
nacimiento es inmensamente mas que una simple declaracion verbal de fe en
Cristo! Esto es burlarse, en la practica, y pisotear el bendito evangelio de la
gracia, cuyo objeto, entre otros, es cambiar al ser humano en lo mas profundo



e intimo de su ser. ¢COmo pueden imaginar siquiera los tales que escaparan
de las manos del Dios vivo y verdadero, que es fuego consumidor?

“Porque si pecaremos voluntariamente
después de haber recibido el
conocimiento de la verdad, ya no queda
sacrificio por el pecado, sino una
horrenda esperanza de juicio y hervor de
fuego que ha de devorar a los adversarios.
El que menospreciare la ley de Moisés,
por el testimonio de dos o de tres testigos
muere sin ninguna misericordia. ¢Cuanto
pensdis que serd méas digno de mayor
castigo el que hollare al Hijo de Dios y
tuviere por inmunda la sangre del
testamento en la cual fue santificado e
hiciere afrenta al Espiritu de gracia?
Sabemos quién es el que dijo: Mia es la
venganza, yo daré el pago, dice el Sefior y
otra vez: ElI Sefior juzgard su pueblo.
Horrenda cosa es caer en las manos del
Dios vivo” Hebreos 10: 26-31.

“Nuestro Dios es fuego consumidor”
Hebreos 12: 29.

iQUE TIEMBLEN LOS TALES ante el juicio desolador que les aguarda y del
cual no podran escapar!

“Andéis” se refiere tanto a la conducta exterior, que todos pueden
observar, como a lo que cada uno es en realidad en su vida interior, realidad
gue se expresa en la conducta externa observable. Pero como puede exhibirse
una conducta correcta externa intachable, que no corresponda a una realidad
interna, es decir, una simulacion consciente o inconsciente, y como la conducta
externa puede ser ignorada o mal interpretada (tanto considerando santo a un
corrompido como condenando a un justo), lo que verdaderamente importa es
nuestra vida interior, lo que podriamos llamar nuestro “comportamiento” interno:
pensamientos, motivos, propoésitos, actitudes (en relacion con el estudio y
meditacién de las Escrituras, la oracién, el servicio al Sefior, nuestros pecados,
nuestras capacidades, nuestros éxitos y fracasos, etc.), imaginaciones y
fantasias mentales, etc. Que este es el sentido de “andar” se puede advertir en
el uso de la expresion “andar con Dios”, que se refiere al contacto permanente
y secreto del alma con su Dios (Lacy).

Debe tomarse muy en cuenta que estamos rodeados de compaferos no
salvados, que a cada paso nos tientan con sus costumbres mundanas, que
todas las influencias imaginables nos incitan a volver a la antigua forma de vida
(Erdman) y que esa vida es sumamente vergonzosa, malvada y dafiina, como
pasara ahora a exponer el apdstol.



“Que andan en la vanidad de su sentido”. La traduccion exacta de
“sentido” es “mente” (nous). “Mente” no se refiere soélo al intelecto, sino también
a la facultad de discernir la verdad moral y espiritual” (Erdman), mientras que el
“‘entendimiento”, que es el resultado de la accion de la mente, incluye los
pensamientos, sentimientos y deseos, de modo que la expresion usada aqui
por Pablo incluye toda la naturaleza moral y espiritual del mundo pagano. La
expresion es un hebraismo, por lo cual denota el concepto hebreo de la unidad
del hombre. Por eso, al hablar de la mente se incluye lo que llamaban el
corazon y los afectos, es decir al ser humano como una unidad. Este sentido se
aprecia bien en la expresién: “Creer de corazon”.

Este andar, lo que hemos llamado “comportamiento” interno, de los
gentiles, y de todos los no redimidos, se caracteriza por la “vanidad de su
mente”, es decir, por su mente vacia, sin valor, sin vida, lo que produce una
vida vacia, todo lo que la llena no tiene ningan valor: No creen, estrictamente
hablando, en Dios (el Dios de la Biblia, el Unico vivo y verdadero) y si profesan
alguna creencia religiosa, esa creencia es so6lo el fruto de la propia mente
humana, es una ilusién, no tiene realidad, es una clase de idolatria explicita o
implicita. Esto conduce a una completa falta de esperanza mas alla de esta
vida. Para ellos todo termina en la obscuridad de la muerte. De ahi que esa
vaciedad (o vanidad) les lleve a participar con avidez de los goces carnales y
de los placeres mundanos, porque uno se puede morir en cualquier momento y
con eso se acaba todo. Esto explica el por qué de la conducta desordenada de
la mayoria de los seres humanos, conducta que ni las mas evidentes
consecuencias desastrosas del pecado logran reprimir, como es el caso, por
ejemplo, con el alcoholismo, el tabaquismo, la drogadiccién, la fornicacion y el
adulterio, la avaricia, el egoismo, etc.

Esta desenfrenada busqueda del placer momentaneo no logra nunca ser
satisfecha, por eso se dice que se trata de una mente vacia de Dios y de la
verdad, que resulta también en una vida vacia, sin sentido, que lleva
inexorablemente al hastio, a la insatisfaccion permanente. Esta es una realidad
tanto en relacién con los antiguos paganos como con los modernos incrédulos.
(En agudo contraste, el cristiano verdadero llena su alma y pone toda su fe y
esperanza en la realidad inconmovible de lo que esta mas alla de esta vida y
esto le satisface plenamente).

Versiculo 18:
“Teniendo el entendimiento
entenebrecido, ajenos de la vida de Dios
por la ignorancia que en ellos hay, por la
dureza de su corazén”.

“Teniendo el entendimiento entenebrecido”. En Romanos 1: 21b,
Pablo dice: "se desvanecieron en sus discursos y el necio corazén de ellos fue
entenebrecido”. Aqui va mas a fondo: sus discursos (0 razonamientos) se
hicieron vanos y también la propia razén (que al ponerse en accion genera el
entendimiento). Esta razén continba siendo vana en los incrédulos.
“Entendimiento en tinieblas” significa que esta lejos de la verdad, que toda
su sabiduria es ilusoria, irreal y esto porque la razén misma esta envuelta en



tinieblas, por lo que las facultades mentales y morales son incapaces de
concebir una forma de vida verdaderamente buena y digna, ni de inducir una
conducta razonable. La adoracion de algo tan degradado y degradante como
los dioses paganos y la practica de vicios tan detestables y ruinosos como
vemos a cada paso, ilustran el estado de tinieblas que envuelve al
entendimiento humano apartado de Dios. Por eso reina universalmente lo
superficial y frivolo, la ceguera moral y espiritual y la perversidad.

Nuestro mundo actual también evidencia estas tinieblas. El hombre se
jacta del poderio alcanzado por su Ciencia y Tecnologia, pero al mismo tiempo
gue esto produce un espectacular avance material, no hay modo de prevenir la
decadencia moral, ni males ominosos que se ciernen sobre el mundo: la
acumulacion desorbitada de riguezas en unos pocos paises y personas, al lado
de la miseria espantosa de naciones enteras que ven morir de hambre a miles
de sus ciudadanos, especialmente nifilos y ancianos, o la pobreza mas
degradante en los barrios bajos de las grandes ciudades con sus rascacielos,
hoteles de lujo y palacios de la gente rica, sin que se divise ni remotamente una
solucion o que la mente humana sin Dios sea capaz de idear y realizar mejores
relaciones. Esta situacion se agrava por el hecho de que en el pasado la
corrupcion que derribaba poderosos imperios era siempre un fenémeno local,
mientras que ahora, a causa del progreso tecnolégico en las comunicaciones,
toda corrupcion se hace universal por el contacto estrecho entre todos los
seres humanos, como si todos vivieran uno al lado del otro en un mundo
sumamente pequefio. Esto es una muestra muy evidente de las tinieblas en
gue se debate la mente humana natural. Otro ejemplo de ello, entre muchos, es
el avance tecnolégico que en manos de entendimientos entenebrecidos
produce armas capaces de destruir toda la tierra o industrias que contaminan el
medio ambiente hasta poner en peligro la existencia misma de la humanidad.
Bien se puede decir que el hombre natural “ha ganado el mundo, pero ha
perdido su alma” jCuanta razén tenia nuestro Sefior cuando dijo “Yo soy la luz
del mundo” Aparte de esa luz todo es tinieblas y en medio de ellas el mundo ni
siquiera sabe si vale la pena vivir, ni adonde se encamina.

“Ajenos de la vida de Dios por la ignorancia que en ellos hay, por la
dureza de su corazén”. Todas estas ideas: “entendimiento entenebrecido” o
en “tinieblas”, “ajenos de la vida de Dios”, “por la ignorancia que en ellos hay” y
“por la dureza de su corazén” se relacionan légica y teol6gicamente asi: todo
tiene una causa primera o0 mas profunda: la dureza del corazén, que es una
causa moral. Esta dureza produce tinieblas en el entendimiento. Estas tinieblas
son la causa de la ignorancia de los incrédulos y por causa de dicha ignorancia
estan ajenos de la vida de Dios.

De modo que la causa profunda es el endurecimiento o “encallecimiento”
(que es el sentido exacto del término que usa Pablo) del corazén. Ya vimos que
“corazon “se refiere al ser humano en su unidad y totalidad, de modo que
incluye el sentido moral. El endurecimiento no es, entonces, una fatalidad, algo
completamente involuntario, sino una eleccion voluntaria, un acto moral. Es
verdad que por el pecado original la naturaleza humana se corrompi6
totalmente, pero a pesar de ello, Dios se a da a conocer de algin modo a todos
los seres humanos, en la naturaleza y en la conciencia, a lo menos:



“Para que buscasen a Dios, si en alguna
manera, palpando, le hallen, aunque cierto
no esta lejos de cada uno de nosotros,
porque en €l vivimos y nos movemos Yy
somos...” Hechos 17: 27, 28:

“Si bien no se dejé6 a si mismo sin
testimonio, haciendo bien, dandonos
lluvias del cielo y tiempos fructiferos,
hinchiendo de mantenimiento y de alegria
nuestros corazones” Hechos 14: 17;

“Porque lo que Dios se conoce, a ellos es
manifiesto, porque Dios se lo manifesto,
porque las cosas invisibles de él, su
eterna potencia y divinidad, se echan de
ver desde la creacién del mundo, siendo
entendidas por las cosas que son hechas,
de modo que son inexcusables” Romanos
1: 19-20.

Pero lo no elegidos rechazan esa luz. Podrian recibirla, si quisieran, pero nunca
quieren. Es como si sus 0jos espirituales estuviesen cubiertos con una
substancia opaca, que impide el paso de la luz. Que este rechazo es voluntario
se nota claramente en pasajes como Juan 3: 19, 20:

“Y esta es la condenacion: porque la luz
vino al mundo y los hombres amaron mas
las tinieblas que la luz, porque sus obras
eran malas, porque todo aquel que hace lo
malo aborrece la luz y no viene a la luz,
porque sus obras no sean redarguidas”;
y Romanos 1: 28:

“Y como a ellos no les parecio tener a
Dios en su noticia, Dios los entreg6 a una
mente depravada, para hacer lo que no
conviene”.

Este rechazo voluntario es lo que aqui se llama “endurecimiento del corazén”.
Este corazén es tan duro que no permite que la luz espiritual penetre en él,
rechaza tenazmente toda la informacion y los impulsos que provienen de la
declaracion de Dios.

Todo hombre natural rechaza la luz. La luz no puede abrirse paso por si
sola. Hay que abrir el ojo espiritual primero y eso es lo que hace el Espiritu
Santo cuando regenera a un elegido. Sélo entonces el corazon quiere,
voluntariamente, recibir la luz de Dios.

Ahora bien, como este corazon duro no permite que la luz de Dios haga
impresion alguna en él, todo lo que hay en él esta en tinieblas espirituales. Su
Dios es el “dios de este siglo”, quien le “ciega el entendimiento”:



“En los cuales el dios de este siglo cego
los entendimientos de los incrédulos, para
gue no les resplandezca la lumbre del
evangelio de la gloria de Cristo, el cual es
laimagen de Dios” Il Corintios 4: 4,

por lo cual no puede tener una idea clara de las cosas espirituales, no piensa
con claridad en ellas, ni le interesa entenderlas, La mas notable experiencia de
cambio profundo por la conversion de un ser intimamente conocido y amado
puede producir en el incrédulo una admiracién entusiasta, pero le deja
totalmente frio en lo que atafie su propio estado de incredulidad, corrupcién
espiritual y condenacion.

Como el entendimiento de los incrédulos esta en tinieblas, su resultado
es ignorancia: NO CONOCEN A DIOS. Esta es la peor acusacion que se puede
hacer a los paganos y a los incrédulos de todos los tiempos. Esta ignorancia es
profunda, muy arraigada y culpable, por ser voluntaria. No es casual o
superficial. Decididamente hacen a un lado todo lo que Dios les comunica, por
lo cual ignoran todo respecto a Dios, aun lo mas evidente, como, por ejemplo,
que Dios es una persona con la cual podemos comunicarnos o que si a él le
debemos la existencia, eso demanda de nosotros una devocion efectiva,
manifestada en hechos y no sélo en un frio y superficial reconocimiento o,
todavia, que nos ama con amor inmenso, a pesar de nuestra condicion natural,
caida y rebelde, etc.

Una y otra vez Pablo dice que la corrupcion de los paganos y de todos
los incrédulos, proviene de no conocer a Dios. Hasta la pureza de la iglesia es
puesta en peligro por la presencia en ella de algunos que “no conocen a Dios”:

“No erréis: las malas conversaciones
corrompen las buenas costumbres. Velad
debidamente y no pequéis, porque
algunos no conocen a Dios para
vergiuenza vuestra hablo” | Corintios 15:
34, 35.

Del paganismo del pasado Pablo dice que fueron tiempos de ignorancia:

“Empero Dios, habiendo disimulado los
tiempos de esta ignorancia, ahora
denuncia a todos los hombres en todos
los lugares que se arrepientan” Hechos
17: 30.

Auln ahora, a la plena luz del evangelio y de las Sagradas Escrituras, hombres
de elevado intelecto dicen que si Dios existe, es inconocible (agnosticismo), lo
qgue revela ignorancia similar, porque esta afirmacion no es mas que un caso
particular de su posicién general de que nada podemos conocer con certeza.
Esta ignorancia no es puramente intelectual, ni puede remediarse
mediante simple conocimiento, porque brota de todas las facultades del ser
humano, le es intrinseca: esta en él (“la ignorancia que EN ELLOS HAY”).



De todo lo anterior se concluye que la ignorancia nunca sera la fuente de
la devocion verdadera, sino de lo contrario.

Esta terrible cadena de causas y efectos: dureza de corazon,
entendimiento entenebrecido e ignorancia, culmina con un fruto muy amargo:
“ajenos de la vida de Dios”.

Esta “vida de Dios” no es la vida que podriamos llamar “natural” y que
Dios imparte, sino la vida eterna o espiritual, la vida que solo puede recibirse
por el nuevo nacimiento. De esta vida los paganos de la antigiedad y de los
incrédulos de todas las épocas estan completamente separados. No la
comprenden, por su ignorancia y, por eso, no participan de ella. Es una
alienacion total. La Unica vida que merece plenamente ese nombre es la vida
eterna y esa vida so6lo Dios la da y la da Unicamente a los que creen y reciben
el evangelio. Los que no tienen sino vida natural existen, evidentemente, pero
como un arbol seco o un cadaver y eso no es vida. Vivimos rodeados de esos
cadaveres vivientes: sin gozo, con el corazdén vacio, hastiados de un
conocimiento vano, hundidos en la ignorancia que les lleva solo a preocuparse
de comer y beber, hasta que llegue el momento de morir como los irracionales.

“Ajenos de la vida de Dios” indica una posicion objetiva de Dios hacia
el hombre, mas que una disposicion interna o subjetiva del hombre hacia Dios.
No es que el hombre se sienta lejos de, 0 no se interese en, Dios. Es Dios el
que aparta de si a los pecadores. El pecado mismo es la sentencia de
extrafiamiento: “Por cuanto todos pecaron y estan destituidos de la gloria de
Dios” (Romanos 3: 23). Debido a esta sentencia vagan lejos de Dios, como
Cain:

“... errante y extranjero seras en la tierra,
... He aqui me echas hoy de la faz de la
tierra y de tu presencia me esconderé y
seré errante y extranjero en la tierra”
Génesis 4: 12y 14.

No participan en absoluto de la luz de la vida que llena el alma de los que por
fe en Cristo, viven en su amor.

Versiculo 19:
“Los cuales, después que perdieron el
sentido de la conciencia, se entregaron a
la desverguenza, para cometer con avidez
toda suerte de impureza”.

“Los cuales, después que perdieron el sentido de la conciencia”. El
endurecimiento del corazon, que lleva a los incrédulos de cualquier época a
ignorar a Dios, tiene esta consecuencia: la insensibilidad ante la voz de la
conciencia, la insensibilidad moral, la pérdida de todo sentimiento religioso.

“Se entregaron a la desvergiienza”. Este es el resultado mas terrible
de lo anterior: la pérdida de la verglienza, es decir, el abandono de toda
moderacién y regulacién de la conducta, de toda reverencia a Dios. Es su



indicio seguro de ir precipitdndose al infierno el llegar a la condicion cuando no
se considera mala y se alaba la inmoderacion y se rechaza toda norma sanay
pura de conducta o cuando nada es capaz de enrojecer las mejillas o cuando la
maldad y la corrupcion de todo orden se hacen tan familiares, que se toleran
como normales. En tal caso basta que varien ligeramente algunas
circunstancias o que las pasiones se inflamen un poco mas para que la caida
sea completa.

Digan lo que quieran los modernos pensadores, sigue siendo verdad que
el unico fundamento firme, inteligente y permanente de moral es la fe en un
Dios moral y espiritual. Cuando no se cree en el Dios Unico, vivo y verdadero
gue se revela en las Escrituras se vive exactamente como si no existiera, la
moral se convierte en mera conveniencia y una persona puede ser honrada,
modesta o buena porque le conviene serlo, no por considerarlo su deber para
con el supremo Dios y en tal caso es muy facil abandonar tal “buena” conducta
o usarla nada mas que como un disfraz que oculta una mala conducta externa
mantenida cuidadosamente en secreto 0 una mente depravada, restringida
Gnicamente por la conveniencia. Pero ¢para qué restringirse penosamente o
enfrentar el temor de ser descubierto, si no hay que responder ante nadie y la
muerte pondra fina la existencia misma? La moral de conveniencia es
irracional.

La vergiienza es un escudo que Dios nos ha dado, por su gracia, contra
el pecado.

En la actualidad hay quienes defienden lo que llaman “nueva moral” o
“moral de situacién”, de la cual dicen que su unica norma es el “bien” que una
persona puede obtener para si misma o para otra u otras mediante su
conducta. Dicen que esta es una moral basada en el “amor” para si mismo y
para los demas. Basados en esto sostienen que cualquier conducta, incluso la
fornicacion o la infidelidad conyugal y hasta la “crueldad con los nifios” (cita
textual) pueden ser aceptables. SoOlo se necesita imaginar situaciones o
circunstancias en que esas conductas revelen “amor”. Personas de mente tan
depravada buscan desesperadamente algunos ejemplos extremos que, desde
su punto de vista, confirmen sus afirmaciones, pero ignoran o pasan por alto
las consecuencias atroces a desastrosas para si mismos y para los demas que
tales conductas producen normalmente.

El apéstol se refiere ahora a las consecuencias practicas horrendas que
produce la desverglienza y se vale de hechos histéricos innegables relativos al
antiguo paganismo, hechos que la humanidad actual esta repitiendo y
superando por la misma causa que produjo aquella corrupcién: su ignorancia
de Dios.

“Para cometer con avidez toda suerte de impureza”. La idolatria, que
expresaba su ignorancia de Dios, condujo al naufragio moral y dicho naufragio
fue un juicio de Dios sobre aquellos paganos, porque mientras en tiempos ya
antiguos entonces, hombres y mujeres habian exhibido conductas sobrias,
virtuosas y enérgicas, que habian llevado a sus naciones a una cuspide de
gloria, desarrollo y progreso, ahora se habian hundido en la indolencia, la
inmoralidad sexual, la comodidad, la molicie y otras malas conductas que ya
habian llevado a Grecia a una total decadencia y harian lo mismo en el futuro
con Roma. Las antiguas mujeres virtuosas, nobles esposas y duefias de casa,
qgque habian contribuido a la grandeza de esas naciones, habian sido



reemplazadas por las hetairas (o prostitutas) en la estimacion e ideales de los
hombres. (jCuanta practica de prostitutas es luego adoptada por mujeres
“‘decentes” en nuestros tiempos, como la minifalda, los labios pintados de un
rojo llamativo o los pantalones ajustadisimos!). Un terrible comentario sobre
esta frase se encuentra en Romanos 1: 22-32:

“22 Diciéndose ser sabios, se hicieron
fatuos 23 y trocaron la gloria del Dios
incorruptible en semejanza de imagen de
hombre corruptible y de aves y de
animales de cuatro pies y de serpientes, 24
por lo cual también Dios los entregd a
inmundicia, en las concupiscencias de
sus corazones, de suerte que
contaminaron sus cuerpos entre si
mismos; 25 los cuales mudaron la verdad
de Dios en mentira, honrando y sirviendo
a las criaturas antes que el Criador, el cual
es bendito por los siglos. Amén. 26 Por
esto Dios los entregd6 a afectos
vergonzosos, pues aun sus mujeres
mudaron el natural uso en el uso que es
contra naturaleza 27 y del mismo modo
también los hombres, dejando el uso
natural de las mujeres, se encendieron en
sus concupiscencia los unos con los
otros, cometiendo cosas nefandas
hombres con hombres y recibiendo en si
mismos la recompensa que convino a su
extravio. 28 Y como a ellos no les parecio
tener a Dios en su noticia, Dios los
entregd a una muerte depravada para
hacer lo que no conviene, 29 estando
atestados de toda iniquidad, de
fornicacion, de malicie, de avaricia, de
maldad; llenos de envidias, de homicidios,
de contiendas, de engafos, de
malignidades; murmuradores, detractores,
aborrecedores de Dios, injuriosos,
soberbios, altivos, inventores de males,
desobedientes a los padres, 31 necios,
desleales, sin afecto natural, implacables,
sin misericordia, que habiendo entendido
el juicio de Dios que los que hacen tales
cosas son dignos de muerte, no sélo las
hacen, mas aun consientes a los que las
hacen”.



Notese como las conductas mencionadas en los versiculos 26 y 27 se repiten
hay devastadoramente y como se trata de conductas indefendibles desde un
punto de vista “natural’ o, mas bien, racional.

La expresion: “para cometer... toda suerte de impureza” puede
traducirse mas literalmente: “para comerciar o traficar con toda inmundicia”, es
decir, que el iddlatra y pagano y, en general, los incrédulos, se caracterizan
frecuentemente por pensamientos desvergonzados y por un lenguaje obsceno.
Este rasgo tan comun en los incrédulos es, y deberia ser, particularmente
aborrecible para los verdaderamente nacidos de nuevo, porque uno de los
cambios externos que deben caracterizarle es el abandono total del lenguaje
obsceno, como resultado de la limpieza de mente y corazén obrada por el
Espiritu Santo en los regenerados. Esta mente desvergonzada y lenguaje
obsceno se muestra como rasgo muy comun de los incrédulos en el arte
moderno: en la danza, la pintura, la masica cantada y muy especialmente en la
literatura, teatro y cine de una sociedad secularizada, sin Dios. Cuén
generalizada es esta conducta en los incrédulos se aprecia claramente en lo
que escriben o dibujan en las paredes, bafos, respaldo de los asientos de los
buses, etc. Es el resultado natural de la falta de principios morales efectivos y
de conciencia religiosa. La conciencia no logra hacerse oir, por lo cual
multitudes se entregan a la sensualidad mas grosera. Su mente se ejercita en
idear e imaginar placeres sensuales cada vez mas refinados en su depravacion
y muchos se esfuerzan y buscan la ocasion de ponerlos en préactica, de donde
resultan actos que a veces hacen temblar y horrorizarse hasta a los mismos
incrédulos. Testigo de que no exageramos, son, por ejemplo, los ataques de
los peddfilos a pequefios de uno o dos afios de edad.

El hombre sin Dios suele entregarse a las pasiones instintivas con un
frenesi y avidez que les hace perder hasta el respeto de si mismos después de
haber perdido toda reverencia o temor de Dios. Llega a ser como si el negocio
de su vida fuera la inmundicia. Esto se expresa con el término “avidez” de este
versiculo. Algunos lo traducen “ansia” y “codicia” es un sinénimo. El término del
original es, literalmente, “avaricia”’. La idea es que los deseos sensuales son
insaciables. Debido a que los placeres sensuales a los que se entrega nunca le
satisfacen plenamente, el incrédulo se encuentra comprometido generalmente
en una busqueda continua de placeres cada vez mas intensos, sin que logre
jamas sentirse plenamente satisfecho. Es como si alguien pudiera comer y
comer sin sentirse jamas saciado o beber sin tasa, sin calmar nunca su sed.
Por eso la palabra “avaricia”, el deseo insaciable de tener siempre mas, como
fin en si mismo, expresa bien este rasgo tan generalizado en los paganos e
incrédulos.

El Nuevo Testamento une indisolublemente la avaricia con la inmundicia.
Parece que no se puede ser avaro sin ser también inmundo. Fueron los
principales vicios del paganismo, de los cuales Pablo exhorta a apartarse (5: 3)
y esa exhortacion es especialmente pertinente en nuestros dias para todos los
gue profesamos haber nacido de nuevo y muy especialmente para los recién
convertidos y para los jovenes. Es comun ser testigos en el trabajo y en los
colegios, y cuando se tiene oportunidad de oir las conversaciones de los
incrédulos, cOmo sus pensamientos y deseos giran en torno a la fiesta del fin
de semana, que para ser satisfactoria debe incluir, a lo menos, abundante
alcohol y estimulo (y, a menudo, satisfaccion) sexual. Es muy frecuente en
muchos lugares oir a grupos de personas de ambos sexos a las seis o siete de



la mafiana de un domingo regresar de una de esas “fiestas” ebrios, rifiendo,
golpeandose, vomitando, riendo y cantando a voz en cuello, estupidamente, sin
respeto por nada y por nadie. A eso suelen llamarlo: “vivir o gozar la vida”.
iQué contraste debe existir con la paz, el contentamiento y la satisfaccion
plena, sana y permanente que el Sefior da a sus hijos verdaderos, redimidos
por la sangre del Cordero de Dios! jSi esos pobres paganos pudieran
comprender que su vida es un naufragio y que Dios les ofrece algo
infinitamente mejor y mas realmente satisfactorio que esos placeres sensuales!
Nuestra es la tarea de decirselos y de hacérselos ver y sentir con nuestra
conducta y de orar con amor y dolor por ellos. Por esto, entre otras
consideraciones, es tan doloroso cuando creyentes caen en fornicacion,
adulterio y otras formas de disolucion: es como decirles a los naufragos
paganos que el evangelio tampoco es capaz de librar de esa loca carrera de
condenacion.

Los pecados carnales son inseparables de la idolatria (Nameros 25: 1-2;
Exodo 32: 3-6, 19; | Corintios 10: 7). La razén es que la idolatria proviene del
culto de la naturaleza, algo que estd volviéndose recientemente popular en
nuestros dias, principalmente por la influencia panteista oriental y también del
panteismo modernista encarnado en el ecumenismo. Como en dicho culto no
se encuentra, posiblemente ideales superiores a la fuerza y a la belleza, “el
hombre deifica sus inclinaciones carnales, adora en ellas las fuerzas
generadoras de la naturaleza y no solamente excusa las mas vergonzosas
inmundicias, sino que se entrega a ellas como a actos de su culto mismo. La
mayor parte de las fiestas religiosas de la antigiedad no tenian otro sentido”
(Bonnet y Schroeder). Por esto la idolatria pagana de la antigiedad
incorporaba el vicio sexual a la religidn y éste era practicado con toda clase de
excesos monstruosos, lo cual terminé por devorar la energia de grandes
pueblos.

Asi también vemos ahora que ocurre en las grandes ciudades, con
impudicia abierta e irrefrenable y, sin duda, con los mismos desastrosos
resultados, hasta el extremo de amenazar con la extincibn completa de
naciones enteras, porque Dios retira su gracia a los idolatras, que de este
modo reciben desde ya el juicio divino por su nefanda conducta en la forma de
una espantosa ceguera, que les incapacita por completo para darse cuenta del
resultado final de su lascivia. Ni siquiera el juicio de Dios en la forma terrible del
SIDA es capaz de hacerles reaccionar y arrepentirse. En vuelo de Miami a Cali,
el 28 de junio de 1993, debimos sentarnos al lado de un hombre en la zona de
fumadores, por no haber mas lugar en el aviébn. Mi esposa le pregunto: ¢ Por
qué fuma? No lo sé, pero soy muy feliz fumando, fue su respuesta. Esa es la
ceguedad que embarga al incrédulo como juicio de Dios sobre él.

La “avidez” o “avaricia” con que los paganos de todos los tiempos se
entregan a la inmundicia es, al fin y al cabo, idolatrarse a si mismos,
autodeificarse. La pasion dada por Dios para amarle y servirle se centra sélo en
la satisfaccion de los apetitos y se convierte en una brasa ardiente en el alma
de los que no conocen a Dios. Les hunde en la indulgencia sensual, pero
también les lleva a amontonar riquezas como fin en si mismo (no como un
medio para otro objetivo, sino por si mismas, por la voluptuosidad de tenerlas),
hace naufragar toda pureza, les lleva a buscar, obtener, conservar y aumentar
el poder a cualquier precio, a pisotear a engafar y a mofarse de los simples.
Asi, existen los que obtienen y conservan un trono a costa de torrentes de



sangre; politicos que obtienen el poder con la adulacién y la demagogia,
valiéndose de su habilidad para convencer y maniobrar para su propio
provecho; comerciantes, industriales y empresarios que destruyen a sus
competidores valiéndose de formas inescrupulosas de actuar vy
aprovechandose del trabajo de miles de personas a las que no retribuyen en
proporcion a su esfuerzo. De este modo vemos a muchos esclavizados por los
negocios 0 ansiosos de riquezas y orgullosos de ellas, que sacrifican a esa
diosa su salud y descanso, su desarrollo mental y espiritual, su amor al prgjimo,
a la patria y a la familia. Todo eso se hace para alimentar el idolo insaciable del
yo, que usurpa el lugar de Dios en el corazén y les convierte en esclavos de
sus deseos y en adoradores del falso dios que llevan dentro de si mismos
(Findlay).

Versiculo 20:
“Mas vosotros no habléis aprendido asi a
Cristo”.

Los versiculos 20 al 24 son una sola frase muy larga. En el versiculo 20
expresa un contraste violento, como si a una persona le hubieran vendado la
vista en tal forma que no llegara a sus 0jos ni un rayo de luz, ni la menor
claridad y, repentinamente, le quitaran la venda y lo expusieran a la luz
radiante de un sol de mediodia, en pleno verano. Es el contraste entre la vida
sin Dios del paganismo y la vida regenerada por el Espiritu Santo de los que
estan intima y vitalmente unidos a Cristo.

En los versiculos 17 al 19 se ha referido Pablo a los hombres de
entendimiento entenebrecido y vida impura. Ahora habla de los que han sido
lavados e iluminados. El verdadero discipulo de Cristo no puede seguir
comportdndose como un pagano, porque su ser mas intimo ha sido radical,
sobrenatural y divinamente transformado. El que profesa ser cristiano y anda
como los paganos pone en duda esa profesién, porque el recibir a Cristo en el
corazén lleva a renunciar a los vicios paganos y a vivir una vida nueva,
caracterizada especialmente por la santidad. Nétese que desde este punto de
vista hay tres clases de seres humanos: los paganos, los cristianos que viven
como Cristo quiere y los que profesan ser cristianos, pero siguen
comportandose como los paganos. En este ultimo caso, cuando la conducta
pagana proviene de lo que hay efectivamente en el corazén, se trata de falsos
cristianos, cristianos meramente profesantes, pero no nacidos de nuevo.

Pablo no dice simplemente que han creido” en Cristo, sino que han
“aprendido” a Cristo. Algunos han pensado que “aprender a Cristo” es un modo
de decir que conocen bien la doctrina cristiana, pero esto puede ser un simple
ejercicio intelectual, una ortodoxia fria y verdaderamente muerta. Aprender a
Cristo se refiere a una relacion personal con Cristo mismo, pues repetidamente
se habla en esta epistola de “conocer” a Cristo, de “oirle”, de “verle”. Aprender
a Cristo es ser parte viva de él, como dice en Juan 15: 4:

“Estad en mi, y yo en vosotros. Como el
pampano no puede llevar fruto de si
mismo, si no estuviere en la vid, asi ni
vosotros, si no estuviereis en mi”.



Esto incluye conocer la doctrina de Cristo, saber quién y qué es Cristo y qué
significa creer en él, pero no se limita al aspecto puramente intelectual del
conocimiento. Es el hecho de que Cristo mismo, como persona y todo lo suyo,
se haya hecho parte inseparable, irrenunciable de nuestro ser, de nuestra
mente, sentimientos y voluntad (3: 17), es haber encontrado y haberse
aduefado de “todos los tesoros de sabiduria y conocimiento que estan en
Cristo” (Colosenses 2: 3).

Esto requiere una fe de elevada calidad y para que la tengamos y crezca
en nosotros, Pablo elevd la oracion de 3: 14 a 20. Lo anterior debe traducirse
en una comunion real y personal con el Sefior. Es evidente que los que han
aprendido asi a Cristo ya no pueden vivir en la forma descrita en los versiculos
17 a 19.

Versiculo 21:
“Si empero lo habéis oido y habéis sido
por él ensefiados, como la verdad esta en
Jesus”.

“Si empero habéis oido y habéis sido por él ensefados”. Es una
reiteracion y ampliacion de lo dicho en el versiculo 20: “habéis aprendido...a
Cristo”. No hay duda de que estos cristianos de Asia a los que enviaba la carta
no habian oido personalmente a Cristo y, por lo tanto, tampoco habian sido
ensefiados directamente por él, como los apdstoles, por ejemplo. Lo que se
quiere decir es que sabian lo que Cristo habia dicho por medio de la
ensefianza de los apostoles y que la ensefianza recibida de ellos era
genuinamente la ensefianza de Cristo. Cristo nos ensefia de dos maneras:

Primero: por su morada en nosotros por su Espiritu, quien nos da el
conocimiento de la verdad, por medio de su Palabra, guiandonos en su
interpretacion correcta y llaméandonos e inclindndonos a hacer su voluntad, es
decir, a poner en practica la verdad que esta en su Palabra; y

Segundo: por medio de sus siervos que ensefian lo que han aprendido
de él. Naturalmente que ni nuestra interpretacion de las Escrituras, ni la
ensefianza de los siervos de Cristo es infalible, puesto que sélo Jesus es
infalible y sus apéstoles s6lo en cuanto escritores inspirados de la Biblia. La
siguiente frase deja muy claro que sélo Jesucristo es infalible, por lo cual nadie
puede pretender infalibilidades y quien lo haga es un impostor blasfemo, cuya
locura los mismos hechos y sus contradicciones se encargaran de mostrar.

“Como la verdad esta en Jesus”, y en nadie mas, puesto que es él la
revelacion de Dios al hombre. Esto excluye a cualquiera que pretenda
introducir “nuevas verdades o doctrinas”, que siempre seran doctrinas de
hombres o de demonios. También excluye a cualquiera que pretenda ser
poseedor exclusivo de la verdad, aparte de Jesus. Es notable que aqui Pablo
use el nombre Jesus, pues lo usa relativamente poco en sus escritos. Pablo se
refiere al Jesus historico, al que llamamos “el Cristo de las Escrituras”, porque
no tenemos ningun testimonio fidedigno de Jesus, sino el que nos proporcionan
las Escrituras. Es un completo error la posicion de los que dicen que Pablo
inventd su propio Cristo, como resultado de su inspiracion personal, su



experiencia y su reflexion teologica, como sostienen muchos tedlogos
apostatas modernos, porque aqui condena precisamente el concepto de un
Cristo abstracto, diferente del Jesus historico, presentado en los evangelios.
Sus referencias a las ensefianzas y sucesos de la vida terrenal de Jesucristo,
aungque no muy numerosas, son suficientes para probar que las iglesias a las
gue escribio estaban bien familiarizadas con la historia de Jesus descrita en los
evangelios canonicos. El concepto mismo que Pablo tenia de Jesucristo era
vivido y muy realista. Era el mismo Cristo de Juan, de Pedro y de los
evangelistas y no hay otro Cristo. Fue este Jesus histérico, real, el que
revoluciond y aniquilé al corrompido mundo pagano, no con un nuevo sistema o
credo, sino con hombres nuevos, redimidos de la iniquidad, nobles y puros,
como hijos de Dios. Un Cristo abstracto puede presentar nuevos sistemas y
credos, pero no puede hacer hombres nuevos.

De modo que esta “verdad que esta en Jesus” se refiere a los hechos y
ensefianzas de JesUs registrados en la Escritura. Es en este Jesus de
Nazareth que “estan encarnadas las verdaderas normas de vida, las virtudes,
los motivos, la pureza, la santidad, que se espera que sus seguidores
aceptemos, hagamos nuestras, reproduzcamos. El Cristo del evangelio es, en
el sentido més pleno, el camino, la verdad y la vida” (Erdman).

Esto excluye a toda otra religion. Sdlo este cristianismo centrado en el
Jesus histérico es verdadero. Toda otra religion, incluso las cristianas con otro
fundamento, son falsas. En este sentido, el cristianismo biblico es exclusivo y
excluyente y no debemos avergonzarnos de ello.

Especialmente, es falsa la religion de los modernistas o liberales y de
otros “tedlogos” y autoproclamados “eruditos” contemporaneos, que inventan
su propio “cristo”, a la medida de sus deseos o pensamientos y con el fin de
adecuarlo a los requerimientos del pensamiento del hombre moderno. Esos
cristos no son ni la imagen de Dios, ni el verdadero Hijo del hombre, no
redimen del pecado (mas bien lo incentivan), no tienen un caracter ideal, no
proporcionan direccidén segura, ni tienen autoridad para el diario caminar y, a
menudo, fracasan junto con la ideologia que les dio origen. Por eso, los que
inventan y ensefan tales “cristos” y los que les siguen permaneceran en la
ceguera y vicios de los paganos, sin la luz del anico Cristo verdadero, el de las
Escrituras:

“ Mirad que ninguno os engafe por
filosofias y vanas sutilezas, segun las
tradiciones de los hombres, conforme a
los elementos del mundo y no segun
Cristo, porque en €l habita toda la plenitud
de la divinidad corporalmente y en él
estais cumplidos, el cual es la cabeza de
todo principado y potestad” Colosenses 2:
8-10.

Solo la verdad que esta en Jesus nos puede librar de la clase de vida descrita
en los versiculos 17 al 19.

“Por tanto, la esencia de su ensefianza, en cuanto aplicada a los que lo
aceptan como Sefior, es ésta, a saber, que deben desechar las vanidades y
vicios del mundo pagano y revestirse de las virtudes que corresponden a la
vida nueva de santidad cristiana” (Erdman).



Hay todavia otro asunto que se plantea en relacién con este versiculo, el
“si empero”, con que comienza. Es un condicional que podria indicar una duda
en la mente de Pablo acerca de si los efesios hubieran sido efectivamente
ensenados en la “verdad que esta en Jesus”. Sin embargo ese no puede ser el
caso, debido a la informacién contenida en Hechos 20: 18 a 35. Probablemente
Pablo se expresa asi porque fue en Efeso donde encontrd discipulos de Juan
el Bautista, creyentes en Jesus, pero cuyo conocimiento era muy defectuoso
(Hechos 19: 1-7). Apolo era otro creyente de esta clase, a quien también
encontramos en Efeso (Hechos 18: 24 a 26). Es posible que hubiera otros asi
entre los destinatarios de la epistola. Ademas de estos creyentes con una fe
incompleta en Jesus estaban surgiendo los judaizantes, que ensefiaban un
legalismo fatal para la verdadera doctrina de Cristo (y que todavia sigue
siéndolo) y también los gnésticos, que ensefiaban una doctrina mistica, de
caracter ocultista. Pablo sabia que entre los mismos ancianos habia no
regenerados (Hechos 20: 29-30). Era la cizafia que Satanas estaba sembrando
junto al trigo. Por lo tanto este “si” significa que el agudo contraste entre la
clase de personas mencionadas en los versiculos 17 a 19 y los redimidos por
Jesucristo, de quienes se esta hablando ahora, s6lo es valido para los que
efectivamente han nacido de nuevo: sélo ellos han oido y sido ensefiados por
Jesucristo.

Versiculo 22:
“A que dejéis, cuanto a la pasada manera
de vivir, el viejo hombre, que esta viciado
conforme a los deseos de error”.

“A que dejéis, cuanto a la pasada manera de vivir, el viejo hombre”.
Esto es lo que Jesus habia ensefiado. Todo el versiculo se refiere a esas
ensefianzas de Jesus.

La exhortacion es muy clara: El viejo hombre es lo que somos por
nacimiento o naturaleza, cuya conducta y estado se han descrito en los
versiculos 17 a 19. jCuanto insiste la Palabra de Dios en la necesidad de hacer
a un lado, de no comportarse mas de acuerdo a esa vieja naturaleza!

“Sabiendo esto, que nuestro viejo hombre
juntamente fue crucificado con él, para
gue el cuerpo del pecado sea deshecho, a
fin de que no sirvamos mas al pecado”
Romanos 6: 6;

“En el cual también sois circuncidados de
circuncision no hecha con manos, con el
despojamiento del cuerpo de los pecados
de la carne, en la circuncision de Cristo”
Colosenses 2: 11;

“Mas ahora, dejad también vosotros todas
estas cosas: ira, enojo, malicia,
maledicencia, torpes palabras de vuestra
boca. No mintais los unos a los otros,



habiéndoos despojado del viejo hombre
con sus hechos” Colosenses 3: 8-9;

“Por tanto vosotros también, teniendo en
derredor nuestro una tan grande nube de
testigos, dejando todo el peso del pecado
gue nos rodea, corramos con paciencia la
carrera que nos es propuesta” Hebreos
12: 1;

“Pues que Cristo ha padecido por
nosotros en la carne, vosotros también
estad armados del mismo pensamiento:
gue el que ha padecido en la carne, ceso
de pecado, para que ya el tiempo que
gueda en carne viva, no a las
concupiscencias de los hombres, sino a la
voluntad de Dios. Porgue nos debe bastar
gque el tiempo pasado de nuestra vida
hayamos hecho la voluntad de los
gentiles, cuando conversabamos
(viviamos) en lascivias, en
concupiscencias, en embriagueces, en
glotonerias, en banquetes 'y en
abominables idolatrias, en lo cual les
parece cosa extrafia que vosotros no
corrais con ellos en el mismo
desenfrenamiento de disolucion,
ultrajandoos, los cuales daran cuenta al
gue esta aparejado para juzgar a los vivos
y a los muertos” | Pedro 4: 1-5; etc.

Notemos aqui tres hechos:

Primero: El viejo hombre del creyente verdadero fue crucificado,
deshecho, muerto. Esto se refiere a la obra de redencion y a la regeneracion de
los elegidos. No hay otro modo, ni otro poder que pueda producir esto;

Segundo: El Espiritu Santo, que mora en el redimido y regenerado,
advierte, recuerda y da la alarma cada vez que somos tentados a comportarnos
segun el viejo hombre, segln la naturaleza con la que nacimos y recibimos de
nuestros antepasados, pero no son fuerza a resistir la tentacion; y

Tercero: Este y otros pasajes muestran que tenemos que usar nuestra
voluntad para resistir la tentacion, porque de otro modo no tendria sentido que
se nos exhortara, y hasta conminara, a no pecar. En nuestro nuevo nacimiento,
que resulta del perddn de nuestros pecados y de recibir la vida eterna, nosotros
no podemos hacer, ni colaborar en nada: es enteramente la obra de Dios, sin
participacion, ni cooperacion alguna de nuestra parte. Nos limitamos a recibir o
tomar, por la fe, el don gratuito ofrecido por Dios, quien hizo TODO lo que
habia que hacer para salvarnos. Hasta la fe que tenemos que ejercer para ser
salvos es un don de Dios (2: 8). Pero en la vida nueva, que se inicia con el



nuevo nacimiento, tenemos que co-operar (actuar juntos) con el Sefior. El
poder para vencer la tentacion y el pecado viene completamente de Dios. Sélo
su poder puede darnos victoria sobre algo tan poderoso como es el pecado,
pero nosotros tenemos que estar de acuerdo con él en que no debemos pecar;
debemos tener una conviccién arraigada en nuestro corazén acerca de lo malo
y dafino del pecado para nosotros, nuestra familia, nuestro préjimo, la iglesia,
las almas perdidas (que encuentran tropiezo para venir a Cristo a causa de
nuestros pecados y caidas), pero, sobre todo un intenso amor a Dios debe
prevenirnos del pecado, porque son una ofensa, sin causa, ni excusa posible,
contra quien mas nos ama, sin que encuentre en nosotros razén alguna para
amarnos. Fue una conviccion asi la que libr6 a José, hijo de Jacob, de los
requerimientos de una mujer impia, tentacion que para cualquier joven como él,
de unos veinte afios de edad, seria irresistible (Génesis 39: 9).

Para que podamos dejar el viejo hombre, que se manifiesta en la pasada
manera de vivir, necesitamos la fe en que Dios esta con nosotros y nunca nos
librara indefensos e inadvertidos en las manos del pecado, ni permitirh que las
tentaciones superen nuestra capacidad de resistencia:

“No os ha tomado tentacion, sino humana,
mas fiel es Dios, que no os dejara ser
tentados mas de lo que podéis llevar,
antes dara también juntamente con la
tentacion la salida, para que podais
aguantar” | Corintios 10: 13;

“Sabe el Senor librar de tentacion a los
pios y reservar a los injustos para ser
atormentados en el dia del juicio” Il Pedro
2:9

y la firme actitud mental de que el pecar es inadmisible para nosotros. Ademas
necesitamos aprender a resistir al diablo:

“Mas él da mayor gracia. Por esto dice:
Dios resiste a los soberbios y da gracia a
los humildes. Someteos pues a Dios,
resistid al diablo y de vosotros huira”
Santiago 4: 6-7,

donde es notable que la victoria proviene de la humildad. Los soberbios no
quieren doblegarse ni aun ante Dios y no estan dispuestos a hacer frente, ni a
renunciar al pecado, porque les parece que es rebajarse el obedecer al Sefior y
negarse a algo que les gusta o que estiman parte de si mismos, de su manera
de ser 0, mas aun, de su personalidad, como, por ejemplo, la ira.

También se requiere velar y estar alertas, conociendo nuestras
debilidades, que Satanas usard siempre para envolvernos, tentarnos vy
arrastrarnos:

“Sed templados y velad, porque vuestro
adversario el diablo, cual ledn rugiente,
anda alrededor buscando a quien devore.



Al cual resistid firmes en la fe, sabiendo
gue las mismas aflicciones han de ser
cumplidas en la compafia de vuestros
hermanos que estan en el mundo” | Pedro
5: 8-9.

Aunque el asalto de Satanas a nuestros puntos débiles se aplica a toda
debilidad, tomemos en cuenta lo comUn que es que se valga de nuestro
orgullo, de la susceptibilidad exagerada (que es sensibilidad mas orgullo); de
una atraccion no sana hacia el sexo opuesto; de la avaricia; de la envidia; de la
tendencia a hablar mal y demasiado; a criticarlo todo negativamente; a ser
chismosos, murmuradores y enredosos; de la ira; de la frialdad y tibieza
espiritual; de la irresponsabilidad e imprevision; de la deshonestidad en el
manejo del dinero y en los negocios; de la imprudencia; de la falta de amor a
Dios y al projimo; etc.

“Que esta viciado conforme a los deseos de error” “Que esta
viciado” se refiere a que el viejo hombre u hombre natural es corrompido, esta
en una condicién de corrupcion y ruina avanzados y, mas aun, esta en un
proceso continuo de corrupcion:

Porque el que siembra para su carne, de la
carne segara corrupcion” Galatas 6: 8.

Esta condicidén es causada por “los deseos de error”, es decir por los deseos
malos y por las pasiones pecaminosas, que seducen y engafian: prometen la
dicha, pero en realidad producen miseria; ofrecen las mayores satisfacciones,
pero traen destruccion:
“Y la concupiscencia, después que ha
concebido, pare el pecado y el pecado,
siendo cumplido, engendra muerte”
Santiago 1: 15.

El pecado es sumamente engafioso: estimula el placer sensual y lo hace
aparecer como muy deseable, exacerba el orgullo, disfrazandose de libertad,
poder, fuerte personalidad, pero convierte al ser humano en un esclavo
despreciable hasta para si mismo; hasta sabe usar la ley pura, santa y buena
para incitar a su violacion, convirtiendo sus prohibiciones en un estimulo para
los malos deseos:

“Porque el pecado tomando ocasiéon, me

engafiié por el mandamiento y por él me

maté” Romanos 7: 11.

El diablo es el engafiador y autor del pecado. Recordemos como tentd y
engafno a Eva: “No moriréis”; “seran abiertos vuestros ojos y seréis como
dioses”. Asi consiguié despertar un deseo prohibido, que llevo del engafio a la
transgresion. El pecado es un gran fraude. Los seres humanos mantienen un
precario equilibrio al borde del abismo de la perdicion eterna y contindan hasta
hoy alimentando su loca ambicion por las riquezas materiales, por el brillo del
poder y bebiendo “vino en tazones”, mientras buscan placeres sensuales cada
vez mas excitantes, con los ojos brillantes de codicia y el rostro iluminado y



risuefio. Pero inevitablemente llegara el dia en que un traspié les precipitara
irremediablemente a una condenacion eterna, que es demasiado mala como
para describirla, pero inequivocamente verdadera, o en que el suelo se hundira
bajo sus pies, dando fin a toda la falsa ilusion y al engafio del pecado.
Entonces el rostro se llenara de terror indecible, de vergiienza inexpresable, de
angustia y remordimiento sin término, ni esperanza, las riquezas resultaran ser
puro polvo, el poder quedara reducido a cenizas y “la copa del placer ardera
con el fuego del infierno” (Findlay). Sélo entonces el pecador se dara cuenta,
pero jay! demasiado tarde, porque ya nada podra remediarse, que “sus deseos
le engafiaron y que fue tan loco como malo” (Findlay).

Permitame una digresion cualquier lector inconverso que pudiere leer
estas lineas: Existe un solo modo de escapar de los deseos engafosos:
“aprender a Cristo”, aprender no “acerca” de él, sino a él mismo. El viejo
hombre u hombre natural puede ser muy educado y civilizado, aparecer muy
decente y hasta ver bautizado e incorporado a una iglesia después,
probablemente, de una “decision” apresurada, superficial y facil, y hacerse la
ilusion de que es una nueva criatura, cuando su corazén permanece sin cambio
alguno. Puede adquirir costumbres austeras, y negarse muchas cosas a si
mismo, pero lo que no hara es negarse a si mismo; doblegarse bajo la
conviccion de lo inmenso de su pecado, para descansar en una confianza
sincera y efectiva en los méritos de Cristo, en su muerte en la cruz por los
pecados que él ha cometido; y abrir su corazén a Cristo, para recibirle como su
propio Salvador y aceptar que muriera en su lugar; y entregarle su vida, para
gue Cristo sea el duefio efectivo de ella. Si hace esta sera transformado desde
adentro, verdaderamente.

Muchos de los deseos humanos son legitimos, pero debido a la
corrupcion inherente de la naturaleza humana, los mismos deseos llevan al
pecador al exceso, a satisfacerlos equivocadamente (como, por ejemplo, a
comer por el solo placer de comer, no por conservar y mantener el cuerpo en
buenas condiciones de salud). Asi los deseos engafian al pecador, haciéndole
creer que, al satisfacerlos en mala forma, se estd haciendo un bien, esta
disfrutando de la vida. Luego se vera el engafio de todo eso, como dije mas
arriba, y la corrupcién que resulta. Por eso hay que despojarse del viejo
hombre, que conduce a corrupcion y ruina eternas.

Versiculo 23:
“Y a renovaros en el espiritu de vuestra
mente”.

Pablo pasa ahora a tratar el aspecto positivo de la ensefianza de Jesus.
Nadie puede renovarse (hacerse de nuevo) a si mismo. Puede reformarse,
dominar parcial o temporalmente sus malas pasiones e inclinaciones, pero no
puede regenerarse. Esta fue la objecion de Nicodemo a Jesus en Juan 3: 3-4:

“Respondio Jesus y dijole: De cierto, de
cierto te digo, que el que no naciere otra
vez no puede ver el reino de Dios. Dicele
Nicodemo: ¢(Coémo puede el hombre nacer,



siendo viejo? ¢puede entrar otra vez en el
vientre de su madre y nacer?”

No hay duda de que un hombre de la edad, conocimientos y experiencia de
Nicodemo no podia expresar esto en sentido literal. Su idea era que Jesus se
referia a un cambio completo de manera de ser, de caracter y personalidad, lo
cual creia completamente imposible y efectivamente es asi para el hombre por
si mismo. Pero para Dios nada es imposible y él puede regenerar o renovar al
hombre. En Juan 3: 5-6:

“Respondié Jesus: De cierto, de cierto te
digo, que el que no naciere de agua y del
Espiritu no puede entrar en el reino de
Dios. Lo que es nacido de la carne, carne
es y lo que es nacido del Espiritu, espiritu
es”

Jesus afirma categéricamente que Dios, por su Espiritu, puede regenerar al
hombre. Esta regeneracion es la implantacion de una vida nueva en el ser
humano, vida completamente sobrenatural, que producird desde el momento
de su implantacion un continuo conflicto interior con el viejo hombre, hasta que
le derrote y haga desaparecer totalmente, sea cuando muramos, sea cuando
vuelva el Sefior y nos lleve para estar con él para siempre. Esta regeneracién
es obra del Espiritu Santo en todos los elegidos, sin mediar su conocimiento, ni
su voluntad. En los nifios elegidos que pertenecen al pacto es posible que esta
regeneracion se produzca en su temprana edad, tal vez al ser bautizados por
padres que creen verdaderamente en las promesas de Dios, pero no se
manifiesta en su conciencia hasta mucho después. En los adultos, la
regeneracion es simultanea con la conversion. Pero éste es el fundamento y el
punto de partida de una renovacion permanente, de un continuo rejuvenecerse.
Asi lo indica el tiempo del verbo usado en este versiculo. El Salmo 103: 3-5:

“E|l es quien perdona todas tus iniquidades, el
gue sana tus dolencias, el que rescata del hoyo
tu vida, el que te corona de favores vy
misericordias, el que sacia de bien tu boca, de
modo que te rejuvenezcas como el aguila”

habla de este rejuvenecimiento permanente. Como en el versiculo 22 se nos
ordena despojarnos del viejo hombre, que es el hombre corrompido, cuya
conducta fue descrita en los versiculos 17 al 19, aqui la idea no es que seamos
como era el ser humano antes de caer, sino que la conducta del hombre vaya
siendo reemplazada continuamente por la del hombre nuevo, que el Espiritu
Santo ha implantado en nosotros. Este pasaje es paralelo con Romanos 12: 2:

“Y no os conforméis a este siglo, mas reformaos
por la renovacion de vuestro entendimiento,
para que experimentéis cual sea la buena
voluntad de Dios, agradable y perfecta”.



El espiritu mencionado aqui es el espiritu humano, que se concibe como el
fundamento o la fuente de nuestro pensamiento y voluntad, principalmente,
aunque, evidentemente, estas facultades estan indisolublemente ligadas
también a nuestros sentimientos y emociones. Pensamiento, voluntad y
sentimiento es lo que llamamos “mente”. Esta mente proviene del Espiritu que
Dios nos ha dado y es su instrumento. Son esos pensamientos y voluntad los
que deben renovarse permanentemente.

Vemos que el viejo hombre, con su pasada manera de vivir, se precipita,
corre hacia una ruina completa. Pero el que ha sido renovado en Cristo va en
direccion opuesta, hacia arriba, hacia Dios. “Su conocimiento y amor estan
creciendo siempre en profundidad, en refinamiento, en energia, en alegria. Asi
ocurrio al apéstol en su edad avanzada. Los frescos impulsos del Espiritu
Santo, la revelacion del misterio de Dios a su espiritu, el compafierismo de los
hermanos cristianos y los intereses de la obra de la iglesia renovaban la
juventud de Pablo como la del aguila. En cuanto a edad y fatigas es viejo, pero
su alma esta llena de ardor, su intelecto es penetrante y vehemente: el “hombre
exterior se va desgastando, empero el interior se renueva de dia en dia” (Il
Corintios 4: 16) (Findlay). {Como deseamos que cada creyente, especialmente
los jovenes, entiendan esto desde su mas temprana edad!

Versiculo 24:
“Y vestir el nuevo hombre que es criado
conforme a Dios en justicia y en santidad de
verdad”.

“Y vestir el nuevo hombre que es criado conforme a Dios”. El tiempo
del verbo usado aqui indica un hecho ocurrido de una vez, no un proceso. El
nuevo hombre que vestimos es de una nueva clase, una nueva creacion:

“De modo que si alguno esta en Cristo, nueva
criatura es, las cosas viejas pasaron, he aqui
todas son hechas nuevas” Il Corintios 5: 17.

“Vestir el nuevo hombre” es vestirnos de Cristo (Romanos 13: 14), lo
cual incluye nuestra regeneracion y conversion y su consecuencia necesaria,
nuestra santificacion. Esto ocurre cuando le recibimos sincera y
verdaderamente como Redentor nuestro, por haber creido en él como el Hijo
de Dios o Dios manifestado en carne, y que murié por nuestros pecados y
resucitd para nuestra justificacion:

“Mas a todos los que le recibieron dioles
potestad de ser hechos hijos de Dios, a los que
creen en su nombre” Juan 1: 12.

Asi pasamos a ser hijos de Dios, miembros de una nueva humanidad, en la
cual Cristo cubre y va destruyendo al viejo hombre. Entonces, la relacién entre
los versiculos 23 y 24 es que la nueva naturaleza que se rejuvenece
perpetuamente mediante la fuente de vida que esta en Dios (versiculo 23) tuvo
en el mismo Dios su comienzo (0 nuevo nacimiento). Es Dios mismo, no



nosotros, quien crea en nosotros la vida perfecta. Pero nosotros tenemos que
apropiarnos, por la fe, y asi adoptar, esa nueva vida, puesto que asi como el
versiculo 22 nos exhorta a renunciar completamente al viejo hombre, asi
también tenemos que recibir y vestirnos con el nuevo, vale decir que vestirse
de Cristo requiere una decision de fe de nosotros.

“Conforme a Dios” quiere decir que sélo Dios puede realizar este
milagro y que el ser humano no puede hacerlo por si mismo de ningun modo, y
también que el nuevo hombre es criado a la imagen de Dios:

Y revestidoos del nuevo, el cual por el
conocimiento es renovado conforme a la imagen
del que lo crié” Colosenses 3: 10.

Esta imagen que el hombre tuvo originalmente fue en parte destruida y en parte
viciada o dafiada por el pecado. Pero esa imagen que Adam tuvo originalmente
era la imagen de Dios que encuentra su expresion en Cristo, eternamente.
Igualmente es la nueva naturaleza de los regenerados. Pero esta imagen de
Dios manifestada en carne que es Jesucristo, no es sélo aquella que es pura
en su inocencia, sino la que se conserva pura, después de haber derrotado
gloriosamente al pecado y el sufrimiento:

“Porque convenia que aquel por cuya causa son
todas las cosas y por el cual todas las cosas
subsisten, habiendo de llevar a la gloria a
muchos  hijos, hiciese consumado por
aflicciones al autor de la salud de ellos”;

“El cual en los dias de su carne, ofreciendo
ruegos y suplicas con gran clamor y lagrimas al
que le podia librar de la muerte, fue oido por su
reverencial miedo y aunque era Hijo, por lo que
padecié aprendié la obediencia y consumado,
vino a ser causa de eterna salud a todos los que
le obedecen” Hebreos 5: 7 a 9.

Asi que el nuevo hombre lo vemos en la persona de Jesucristo, que vive
en nosotros, si creemos verdaderamente en él, por lo cual estamos realmente
vestidos de él. Pero también “caminamos en él”:

“Para que la justicia de la ley fuese cumplida en
nosotros, que no andamos conforme a la carne,
mas conforme al espiritu... Mas vosotros no
estdis en la carne, sino en el Espiritu, si es que
el Espiritu de Dios mora en vosotros. Y si alguno
no tiene el Espiritu de Cristo, el tal no es de él...
Y si el Espiritu de aquel que levantdé de los
muertos a JesUs mora en vosotros, el que
levanto a Cristo Jesus de los muertos vivificara
también vuestros cuerpos mortales por su



Espiritu, que mora en vosotros” Romanos 8: 4,
9, 11:

El haber recibido el Espiritu en nuestro ser interior tiene que ser seguido por la
manifestacion externa del cardcter divino en nosotros, manifestacion que debe
ser visible tanto para los demas creyentes como para el mundo, como ocurrié
con los apostoles:
“Entonces viendo la constancia de Pedro y de
Juan, sabido que eran hombres sin letras e
ignorantes, se maravillaban y les conocian que
habian estado con Jesus” Hechos 4: 13.

“En justicia y santidad de verdad”. El nuevo hombre es una creacion
divina y su desarrollo es obra del Espiritu Santo. Las caracteristicas mas
prominentes de esta nueva criatura son la justicia y la santidad. Estas, junto
con el conocimiento verdadero, fueron lo mas esencial de la imagen de Dios en
Adam y fueron completamente destruidas por el pecado. Por eso se requiere la
nueva creacion para restaurarlas. Notese que cuando Zacarias, padre de Juan
el Bautista, pudo volver a hablar después del nacimiento de su hijo y
prorrumpié en un himno profético y gozoso, previd que exactamente estas
serian las virtudes del Israel restaurado:

“Del juramento que juré6 a Abraham nuestro
padre, que nos habia de dar, que sin temor
librados de nuestros enemigos, le serviriamos
en SANTIDAD y en JUSTICIA delante de él, todos
los dias nuestros” Lucas 1: 73 a 75,

de modo que éstas seran las virtudes cardinales en el Milenio, cuando Cristo
reine en la tierra y el pecado no pueda manifestarse externamente. Por esto
debe ser un motivo preferente de nuestras oraciones que estas virtudes se
manifiesten realmente en nosotros.

“Justicia” es conformidad con la ley divina, lo cual incluye
primeramente dar a Dios efectivamente y luego a nuestro préjimo lo que les
corresponde, aquello que tienen derecho a recibir de nosotros y que, por lo
tanto, es nuestro deber darles. Esto se opone directamente al orgullo, que no
quiere doblegarse, ni someterse a Dios, y al egoismo, que nos hace ignorar lo
que nuestro préjimo tiene derecho a recibir de nosotros, que no quiere dar, sino
sélo recibir:

“Oisteis que fue dicho: Amaras a tu préjimo y
aborreceras a tu enemigo. Mas yo os digo: Amad
a vuestros enemigos, bendecid a los que os
maldicen, haced bien a los que os aborrecen y
orad por los que os ultrajan y persiguen, para
gue seais hijos de vuestro Padre que esta en los
cielos, que hace que su sol salga sobre malos y
buenos y llueve sobre justos e injustos. Porque
si amareis a los que 0s aman ¢qué recompensa



tendréis? ¢no hacen también lo mismo los
publicanos? Y si abrazareis a vuestros
hermanos solamente ¢qué hacéis de mas? ¢ho
hacen también asi los gentiles? Sed, pues,
vosotros perfectos, como vuestro Padre que
esta en los cielos es perfecto” Mateo 5: 43 — 48;

“Asi que, todas las cosas que quisiereis que los
hombres hiciesen con vosotros, asi también
haced vosotros con ellos, porque estaes laley y
los profetas” Mateo 7: 12;

“Comunicando a las necesidades de los santos,
siguiendo la hospitalidad... Asi que, si tu
enemigo tuviere hambre, dale de comer; si
tuviere sed, dale de beber...” Romanos 12: 13,
20;

“Pagad a todos lo que debéis...” Romanos 13: 7;

“Y si el hermano o la hermana estan desnudos y
tienen necesidad del mantenimiento de cada dia
y alguno de vosotros le dice: Id en paz,
calentaos y hartaos, pero no les diereis las
cosas que son necesarias para el cuerpo ¢queé
aprovecha? Santiago 2: 15-16;

“Habiendo purificado vuestras almas en la
obediencia de la verdad, por el Espiritu, en
caridad hermanable sin fingimiento. Amaos unos
a otros entranablemente de corazén puro” |
Pedro 1: 22;

“Mas el que tuviere bienes de este mundo y viere
su hermano tener necesidad y le cerrare sus
entrafias ¢coémo esta el amor de Dios en él?
Hijitos mios, no amemos de palabra ni de
lengua, sino de obra y es verdad” | Juan 3: 17,
18.

Justo es el que reconoce los derechos de los demas y les da lo que ellos tienen
derecho a esperar de él. Para los redimidos, estos derechos y deberes estan
establecidos en las Escrituras. Evidentemente lo que debe caracterizar a una
nueva criatura en Cristo es una justicia verdadera, no la que se exhibe ante la
gente o se pregona verbalmente, mientras el corazon se rebela contra los
mandatos de Dios, sino la que nace de un corazén sincero, que goza
obedeciendo a su Sefior.

El término que Pablo usa aqui (y también el sacerdote Zacarias en
Lucas 1: 75) para “santidad” no es el que habitualmente emplea al comienzo de
sus epistolas. En ese caso al hablar de santos quiere decir: “Dedicados y



apartados para el Senor”. En cambio, el que usa aqui significa: “Condicion o
disposicion, conducta santa”. Lo primero es una posicion en relacién con Dios,
lo segundo es la formacion progresiva y creciente de un caracter, una manera
de ser santa, que se goza en cumplir todos sus deberes con Dios. Mientras la
justicia se refiere a una relacion con la ley de Dios, la santidad mencionada en
este versiculo se refiere a una relacion con Dios mismo, con su persona. Un
hijo puede sentirse moralmente obligado a obedecer los mandatos de su padre,
porque reconoce su derecho a mandarlo. Diferente es que le ame tanto que
quiera ser en todo como él, aunque ni siquiera le dé érdenes. Esta es la
diferencia entre justicia y la clase de santidad mencionada en este versiculo.

También aqui es evidente que se trata de una santidad verdadera, en
contraposicion a la falsa, que se muestra tan frecuentemente, como, por
ejemplo, en adoptar poses, actitudes o gestos que se estiman “santos”, como
andar muy serios y escandalizarse de cualquier expresion de buen humor,
insistir en que sélo vale la oracién de rodillas; prohibir el uso de cualquier
adorno o joya; insistir en que hay que usar solo cierto tipo de vestuario o
peinado y usar soélo colores obscuros o apagados en el vestuario, etc. La
santidad verdadera es la que brota de una genuina actitud y conviccion de
corazon y se expresa no en palabras, vestimenta, ritos o ceremonias, sino en
honradez, pureza, castidad, veracidad y todo lo que caracteriza a un cristiano
verdadero y, muy especialmente, la reverencia y un amoroso temor de Dios,
que es el principio de la sabiduria (Proverbios 1: 7) y que nos libra de la
superficialidad que resulta del olvido o de no tomar en cuenta quién es Dios, de
su gloriosa majestad, grandeza y omnipotencia; nos mantiene humildes,
desconfiando completamente de nosotros, pero confiando plena y solamente
en nuestro gran Dios y Padre; nos hace estar vigilantes contra toda frivolidad o
apresuramiento en el hablar o actuar; y produce celo y valentia para desechar
todo otro temor (Murray).

Tanto la justicia como la santidad son producidas por la “verdad que esta
en Jesus” (versiculo 21), asi como los deseos desordenados o malos son
producidos por el error (versiculo 22).

“Asi, pues en contraste con las tinieblas espirituales y la impureza moral
que lo rodea, el cristiano debe experimentar una renovacién constante de
mente y corazon y debe ir haciendo suya cada vez mas plenamente una vida y
caracter que sean a semejanza de Cristo y segun la imagen y voluntad de
Dios” (Erdman).

2.2 Vicios paganos v virtudes cristianas. 4: 25 a 5: 2.

Lo que en el parrafo anterior ha expresado Pablo en forma general pasa
ahora a ejemplificarlo y a tratarlo en particular. En este parrafo el apdstol opone
sistematicamente a los vicios paganos las virtudes cristianas. Pero debe
tomarse en cuenta que lo que importa aqui no es la enumeracion de ciertos
vicios y de las virtudes contrapuestas, vicios y virtudes que los moralistas
paganos de todas las épocas han sefialado, a veces con gran elocuencia. Lo
caracteristico de Pablo y del cristianismo en general es que no se limita a
sefalarlos, ni recurre s6lo a la voluntad humana para vencer los vicios y
practicar las virtudes, sino que sefiala la fuente de poder efectivo para hacerlo,
poder que esta al alcance, a disposicion de los redimidos. Pablo dice que el



fundamento de todos los vicios es la rebelién, la separacién de Dios y que el
motivo que nos debe dar la victoria en la lucha contra los vicios y la practica
efectiva de las virtudes es la fe en Cristo.

Al dar la lista que sigue Pablo tiene indudablemente en cuenta que sus
lectores acababan de salir del paganismo y que vivian rodeados de costumbres
muy corrompidas, por lo cual las advertencias y exhortaciones que siguen eran
especialmente necesarias. Pero lo triste del caso es que los vicios enumerados
siguen siendo extraordinariamente comunes tanto entre los perdidos, como
entre los que profesamos haber aceptado a Cristo como nuestro Salvador. El
apostol pone el acento sobre la necesidad de que exista una diferencia moral
que separe a los creyentes de los paganos y su exhortacion es a no volver a
las costumbres del mundo pagano.

Versiculo 25:
“Por lo cual, dejad la mentira y hablad
verdad cada uno con su projimo, porque
somos miembros los unos de los otros”.

“Por lo cual” relaciona esta orden con lo que acaba de decir: Debido a
que la justicia y la santidad son fruto de la verdad, el hombre nuevo debe dejar
definitivamente la mentira.

Segun un diccionario, “mentir’ es decir lo contrario de lo que se sabe,
cree 0 piensa; inducir deliberadamente a error; falsificar algo; fingir; cambiar o
disfrazar una cosa, haciendo que por las sefias exteriores parezca otra; faltar a
lo prometido; quebrantar un pacto.

¢Por qué comienza Pablo prohibiendo precisamente este pecado?
Porque, en relacién con el contexto general de la epistola, la mentira divide a
los cristianos, porque genera desconfianza y no puede existir intima unidad
donde hay desconfianza y Pablo ha tratado extensamente en esta carta de la
unidad de la Iglesia. Recordemos al respecto los versiculos 3 y 15 de este
capitulo: “Solicitos a guardar la unidad del Espiritu en el vinculo de la paz...
Antes siguiendo la verdad en amor... “La mentira debe ser enérgicamente
desechada, porque atenta poderosamente contra la unidad de la Iglesia.

Sin duda, Pablo tenia ademas otras razones para exhortar a dejar la
mentira antes que cualquiera de los otros pecados paganos. Una segunda
razon puede ser que es especialmente repugnante para Dios, que es la”
verdad, mientras que Satanas es el padre de mentira (Juan 8: 44) ¢Como
mentiremos tranquila y habitualmente los que profesamos y en realidad somos
hijos de Dios? ¢ No se parece un hijo a su padre necesariamente?

En tercer lugar, la mentira, junto con la idolatria, la inmoralidad sexual y
la deshonestidad en el manejo del dinero son los pecados mas prevalecientes
entre los paganos de todos los tiempos. Si hemos renunciado al paganismo
¢,c0mMo seguiremos practicando sus maldades?

En cuarto lugar, la vida social del viejo hombre consiste en una serie de
simulaciones, disimulaciones, falsas apariencias y engafios, que son parte de
sus “deseos de error”. La mentira universal que subyace en toda impiedad e
injusticia es, en ultimo término, una negacion de Dios. Pero nosotros somos
“nuevas criaturas”, una nueva humanidad, en Cristo.



Lo dicho es confirmado por la forma como la Biblia condena la mentira,
forma que subraya la aversion de Dios por ella:

“Mas a los temerosos e incrédulos, a los
abominables y homicidas, a Ilos
fornicarios y hechiceros y a los idolatras Y
A TODOS LOS MENTIROSOS, su parte
serd en el lago ardiendo con fuego y
azufre, que es la muerte segunda”
Apocalipsis 21: 8;

“No entrara en ella ninguna cosa sucia o
que hace abominacion y mentira, sino
solamente los que estan escritos en el
libro de la vida del Cordero” Apocalipsis
21: 27;

“Mas los perros estaran fuera y los
hechiceros y los disolutos y los homicidas
y los idolatras Y CUALQUIERA QUE AMA
Y HACE MENTIRA” Apocalipsis 22: 15.

Notese que la posicion en que se coloca la mentira respecto de los otros
pecados nefandos en estos tres pasajes subrayan elocuentemente cuan mala
es a los ojos de Dios.

Amado hermano o hermana, seguir mintiendo después de haber
aceptado a Cristo no es un asunto de poca importancia. Si ain mentimos,
necesitamos aferrarnos enérgicamente al Sefior y hacer uso de toda nuestra fe
y voluntad para vencer algo que nuestro Sefior resiste tan fuertemente. Con
nuestra mentira deshonramos al Sefior que tanto sufri6 por nosotros, hasta
morir de la muerte horrible de la cruz, para que dejemos la mentira. “La
verdadera religion produce gente que dice la verdad; la fe (o doctrina) sana
produce una lengua honrada” (Findlay). “Ningun hombre sincero y honrado
puede ser mentiroso” (Lacy).

Hay a lo menos tres razones para desechar la mentira:

Primero: por la excelencia de la verdad;

Segundo: porque Dios lo requiere; y

Tercero: por causa de los derechos del préjimo (la mentira no los
respeta, por lo cual es una de las injusticias que el hombre nuevo debe dejar).

Hay que tener presente que mentira es todo lo que se dice o hace con el
animo de engafar, de dejar una impresion falsa. Cuando no existe ese animo,
lo que no corresponde exactamente a la verdad puede ser un error,
equivocacion o0 ignorancia, pero no es mentira 0 engafo. También es
importante considerar que las palabras que se dicen pueden corresponder
formalmente a la verdad, pero si se dicen con la intencion de dejar o producir
una impresion falsa, son mentira. Esto se puede hacer refiriéndose solo a parte
de lo ocurrido y callando lo fundamental o destacando intencionadamente algo
inocente, para desviar la atencion de lo que verdaderamente importa. Por
ejemplo, si a un nifio se le ha prohibido juntarse con otro, por ser una mala
compainiia, y él se junta con ese amigo y con otros y al ser interrogado acerca



de los nifios con los que se ha juntado, menciona a todos aquellos con los
cuales no le han prohibido juntarse, pero omite la compafia prohibida, puede
autoconvencerse de que dijo la verdad, porque efectivamente estuvo con los
nifos que nombro, pero como su intencidn es ocultar que también estuvo con
la compafiia prohibida, ha mentido.

Por otra parte, puede decirse que algo que no corresponde a la realidad,
pero que es una convencion conocida por los interesados, como en el caso de
las figuras literarias, las narraciones fantasticas, las fabulas, los chistes, etc., no
es una mentira, porque en ninguno de esos casos se pretende enganar.

Debo decir, enfaticamente que no existen mentiras grandes o pequefias,
por necesidad, “blancas” o negras. Toda mentira es del diablo, es mala y debe
ser enérgicamente evitada, con la gracia de Dios. Es parte de aquel
pensamiento diabdlico acerca de que el fin justifica los medios y que lleva a
actuar engafilosamente o a mentir para conseguir el objetivo deseado, que se
estima bueno o santo, idear situaciones en que pareceria imperioso mentir, por
ejemplo, para salvar una vida, pero los que idean esas situaciones (y la mente
humana es fertilisima en recursos de esta clase) ignoran que Dios es soberano
y no permitirh que un hijo suyo se encuentre en esa situacion y que, Si su
voluntad lo permitiera, deberia estar dispuesto a dejarse martirizar y alin matar,
antes que mentir, como efectivamente lo han hecho héroes de la fe tanto en
tiempos antiguos como modernos. Ademas un creyente siempre podra callar, si
el hablar puede poner en peligro la vida o la seguridad de otros creyentes o
personas.

Dentro de la mentira estd también la declaracion ufana de muchos
abogados que dicen poder convencer que es blanco lo que es negro y vice-
versa. También hacen esto los modernistas o liberales, y los tedlogos
modernos apéstatas y los idebdlogos de las sectas falsas con todas las
doctrinas fundamentales de la Biblia. Para conseguirlo se valen de triquifiuelas
y retuercen el sentido llano de lo escrito, manipulando mafiosamente el sentido
de las palabras e ignorando el contexto y la ensefianza general del escrito
particular y de las Escrituras.

Una udltima consideracion: no mentir no significa que deba decirse todo lo
que se sabe sobre algo, si no se ha preguntado por ello o no estamos
obligados a decirlo todo. La prudencia exige a veces callar parte de lo que
sabemos, siempre que lo que digamos no deje una impresién falsa. No mentir
no significa que, por no “tener pelos en la lengua”, vamos a herir los
sentimientos ajenos o causar dafio. Hay que pedir a Dios sabiduria para hablar
y actuar, para que, sin mentir, podamos ser cuidadosos con los sentimientos y
emociones ajenas; pero si no hay mas alternativa, es preferible causar dolor,
antes que mentir.

La Biblia sostiene una moral absoluta y no relativa o acomodaticia, como
guieren los humanistas.

La parte positiva del mandamiento esta tomada de Zacarias 8: 16:

“Estas son las cosas que habéis de hacer:
Hablad verdad cada cual con su préjimo,
juzgad en vuestras puertas verdad y juicio
de paz”.

La parte negativa, de Zacarias 8: 17:



“Y ninguno de vosotros piense mal en su
corazén contra su projimo, ni améis
juramento falso, porque todas estas son
cosas que aborrezco, dice Jehova”.

Hablar la verdad es decir lo que corresponde a los hechos como
realmente son, hasta donde nuestro conocimiento o capacidad alcanzan; es
producir en los que nos oyen una impresion, sentimiento o pensamiento que
corresponde efectivamente a lo que hemos experimentado, sea sentimientos,
voliciones o pensamientos, a lo que hemos hecho o de lo que hemos sido
testigos o de lo que creemos.

La exhortacion a hablar la verdad se funda en lo ensefiado en los
versiculos 20 al 24 y en la intima unién que debe existir entre los verdaderos
redimidos (versiculos 16 al 25c). Esto se relaciona con un hecho general: la
moral cristiana es la expresion practica de la doctrina. La doctrina cristiana no
es una mera elaboracion tedrica o abstracta, sino que se relaciona siempre
estrechamente con la conducta. Nuestra conducta diaria y habitual debe ser el
resultado de lo que creemos.

Cuando se dice que hablemos verdad con nuestro préjimo no se esta
usando el término “projimo” en el sentido amplio que le dio Jesus en Lucas 10:
27-37, es decir, en la parabola del buen samaritano, puesto que la razén dada
para decir la verdad es que “somos miembros los unos de los otros”. Sin
embargo, la obligacion de ser siempre veraces alcanza a nuestra relacion con
todo el mundo, aunque no se refiere a ella este pasaje:

“Mirad que ninguno dé a otro mal por mal,
antes seguid lo bueno siempre los unos
para con los otros y para con todos”
(Tesalonicenses 5: 15);

“Y en el temor de Dios, amor fraternal y en
el amor fraternal, caridad” (Il Pedro 1: 7),

donde se diferencia el “amor fraternal” de la “caridad”, que es amor para todos.
Esto es debido a que tenemos que amar a todo el mundo, aun a nuestros
enemigos, y porque esto es parte del testimonio que debemos dar acerca de
gue somos realmente nuevas criaturas y no, de ningidn modo, porque los
creyentes en Cristo representemos una comunién que abarque en principio a
todos los hombres, ni porque la raza humana sea una familia en Cristo.

En el pasaje considerado, decir la verdad esta en relacién con la intima
unién de los creyentes. Que un creyente mienta a otro es como mentirse a si
mismo, como que el 0jo quisiera engafar a la mano o una mano a la otra.
Nuestros hermanos tienen derecho a que les digamos la verdad, por lo cual
esto es parte de la justicia verdadera, pero también es parte del amor fraternal,
sin el cual la veracidad perfecta es muy improbable.

Notemos que efectivamente nos mentimos a veces a nosotros mismos,
cuando queremos autoconvencernos de que algo no es tan malo como
realmente es. Es evidente que si el verdadero cristiano debe decir la verdad a
los demas creyentes, también debe tener el valor de decirse la verdad a si



mismo en todo, puesto que, por muy malo que sea algo que nos ocurra, el
Sefor esta de todos modos con nosotros:

“... he aqui, yo estoy con vosotros todos
los dias, hasta el fin del mundo” Mateo 28:
20,

y el Salmo 23.

Versiculo 26:
“Airaos y no pequéis, no se ponga el sol
sobre vuestro enojo”.

Airaos y no pequéis”. El hecho de que el apostol use el imperativo no
puede ser considerado como una orden para airarse y, por lo tanto, como una
justificacion para la irritacion, el mal genio, la pasion incontrolada e
incontrolable o la venganza. La construccion griega con un doble imperativo,
como en este caso, equivale al condicional: “Si os airais”. No es una orden,
pero muestra que hay ira justa, que no toda ira es pecado y no podria serlo,
porque el mismo Dios se aira:

“Porque haré estremecer los cielos y la
tierra se movera de su lugar en la
indignacion de Jehova de los ejércitos y
en el dia de la ira de su furor” Isaias 13:
13;

“Este también bebera del vino de la ira de
Dios...” Apocalipsis 14: 10,

y muchos otros. También Cristo se aira

“... escondednos de la cara de aquél que
esta sentado sobre el trono y de la ira del
Cordero” Apocalipsis 6: 16

y Mateo 23: 13 al 33, donde es evidente la exasperacion creciente del Sefior.
En las cartas a los corintios y a Timoteo y mas aun en la a los Galatas, Pablo
revela que él también se airaba.

El enojo, cuando esta limitado por la rectitud, es un reflejo del odio y
disgusto de Dios por el pecado y la injusticia, pero hay personas que aman tan
poco a Dios o tan débiles de caracter que no son capaces de airarse
justamente. En estos casos suele ocurrir que estas personas pueden
experimentar una ira violenta cuando su orgullo es herido o cuando esta en
juego su honor, su voluntad (que en tal caso es capricho injustificado) o sus
intereses materiales, pero son incapaces de experimentar ni la menor agitacion
cuando es la honra de Dios o el bien de su causa y de su iglesia lo que esta en



juego. Una persona incapaz de sentir ira justa por causa del Sefior tampoco
tendra energia para el bien.

Puede ocurrir también que las personas o la sociedad se acostumbren
tanto a la injusticia y a la maldad y corrupcion que pierdan toda capacidad de
indignacion justa.

Sin embargo, este sentimiento es muy peligroso en el hombre, debido a
su debilidad e imperfeccion y muy vecino de lo malo. Aun la ira justa debe ser
dominada enérgicamente, porque si se desata sin control llevara a los peores
excesos y barbarie. EI mejor ejemplo de ira justa, dominada para que no
degenerara en pasion incontrolada es la purificacion del templo por Jesus al
comienzo y al fin de su ministerio terrenal:

“Y entré6 Jesus en el templo de Dios y
echo fuera todos los que vendian vy
compraban en el templo y trastorné las
mesas de los cambiadores y las sillas de
los que vendian palomas” Mateo 21: 12;

“Vienen, pues, a Jerusalem y entrando
Jesus en el templo, comenzo a echar fuera
a los que vendian y compraban en el
templo y trastorn6 las mesas de los
cambistas y las sillas de los que vendian
palomas” Marcos 11: 15;

“Y hallé en el templo a los que vendian
bueyes y ovejas y palomas y a los
cambiadores sentados. Y hecho un azote
de cuerdas, echdlos a todos del templo y
las ovejas y los bueyes y derramé los
dineros de los cambiadores y trastorno las
mesas; y a los que vendian las palomas,
dijo: Quitad de aqui esto y no hagais la
casa de mi Padre casa de mercado.
Entonces se acordaron sus discipulos que
esta escrito: El celo de tu casa me comié”
Juan 2: 14 - 17,

donde se dice claramente cuan grande fue su enojo. Notemos la diferencia de
su reaccion contra los cambistas y contra los que vendian palomas: A los
primeros les derribé las mesas y derramé por el suelo sus monedas; a los
segundos les ordend sacar las jaulas con sus palomas, porque habria sido una
crueldad derribarlas. Estaba poseido de santa ira, pero no fuera de si, mantuvo
siempre su dominio propio.

La ira es justa cuando se experimenta sinceramente por causa de Dios y
su obra o por causa de la manifestacion horrible del pecado, pero deja de ser
justa cuando nos hace actuar violenta o cruelmente o como personas malas
por haber perdido el dominio de nosotros mismos.

La ira justa es muy vecina al pecado, en el ser humano, por lo cual hay
gue ser sumamente precavidos en relacion con ella. Por eso Pablo agrega de
inmediato: “no pequéis”. Si experimentamos ira, cuidémonos de que sea por



motivos justos (y nunca lo serd si es por motivos solamente personales) y
tengamos siempre presente la gran restriccion: “no pequéis”. Si somos movidos
por el sentimiento fortisimo de la ira, que sea por motivos que la justifiquen,
pero aun asi, seamos sumamente cuidadosos para no pasar de la ira justa a la
pecaminosa, lo que siempre ocurrird cuando perdamos el dominio propio y
seamos cegados por ella. Nunca debemos olvidar que la ira es un estado
mental muy peligroso. Por medio de ella, el diablo puede empujarnos a
acciones y palabras incontroladas o sobrepasar los limites del amor, la
sabiduria y la prudencia. Al respecto el Sefior nos dice que es mejor sufrir una
injusticia, antes que ser culpables de producir escandalo, sobre todo en los
creyentes mas débiles:
“Asi que, por cierto es ya una falta en
vosotros que tengais pleitos entre
vosotros mismos, ¢Por qué no sufris
antes la injuria? ¢Por qué no sufris antes
ser defraudados? Empero vosotros hacéis
la injuria y defraudais y esto a los
hermanos” | Corintios 6: 7-8.

Véase cuan fuerte es a este respecto Mateo 18: 6, 7:

“Y cualquiera que escandalizare a alguno
de estos pequefios que creen en mi, mejor
le fuera que se le colgase al cuello una
piedra de molino de asno y que se le
anegase en el profundo de la mar. jAy del
mundo por los escandalos! Porque
necesario es que vengan escandalos, mas
jay de aquel hombre por el cual viene el
escandalo!”

Pero esto se refiere a lo personal. No puede ser usado para impedir la
disciplina en la iglesia o para dejar que ella sea turbada o corrompida sin que
hagamos nada. Este es el argumento usado por los apdstatas modernistas
durante todo el siglo XX y que ha resultado en que todas las grandes
denominaciones hayan caido en su poder. Sin embargo, cuando obtiene el
dominio no les importa escandalizar y ni siquiera enviar a la céarcel o de
perseguir implacablemente a sus opositores, si estd en su mano hacerlo. Pero
la disciplina de la iglesia no es asunto particular o personal, sino oficial de su
gobierno establecido por Dios. Que esa disciplina es licita y ordenada por Dios
se ve, por ejemplo en | Corintios 5: 4, 5:

“En el nombre del Senor nuestro
Jesucristo, juntados vosotros y mi
espiritu, con la facultad de nuestro Sefior
Jesucristo, el tal sea entregado a Satanas
para muerte de la carne, porque el espiritu
sea salvo en el dia del Seior Jesus”,



y en Timoteo 1: 20:
“De los cuales son Himeneo y Alejandro, a
los cuales entregué a Satanas, para que
aprendan a no blasfemar”.

“No se ponga el sol sobre vuestro enojo”. Pablo enfatiza que su
acento estd en “no pequéis” y no en “airaos”, porque abunda mas todavia en lo
primero al agregar: “no se ponga el sol sobre vuestro enojo”. La palabra
traducida “enojo” significa literalmente: “paroxismo”, “exasperacion”, “exaltacion
violenta”. Si la ira ha llegado a ese extremo, debe apaciguarse rapidamente.
Aunque la expresion “no se ponga el sol” es evidentemente figurada y se
refiere al hecho de que no debemos permitirnos que la pasion intensa de la ira
nos domine prolongadamente, es también verdad que el reposo del suefio
durante la noche deberia ser un sedante para nuestra exaltacion y deberiamos
preocuparnos, si amanecemos al otro dia alterados todavia por la ira. En tal
caso es sumamente probable que se trata de ira maligna y pecaminosa. En
esto tenemos que ser como los nifios, que olvidan rapidamente sus enojos. El
gue conserva largamente su ira y enojo se encuentra incluido en la lista horrible
de Romanos 1: 29-32:

“Estando atestados de toda iniquidad, de
fornicacion, de malicia, de avaricia, de
maldad; llenos de envidia, de homicidios,
de contiendas, de engafos, de
malignidades; murmuradores, detractores,
aborrecedores de Dios, injuriosos,
soberbios, altivos, inventores de males,
desobedientes a los padres, necios,
desleales, sin afecto natural,
IMPLACABLES, sin misericordia, que
habiendo entendido el juicio de Dios, que
los que hacen tales cosas son dignos de
muerte, no so6lo las hacen, mas aun
consienten a los que las hacen”.

Hay quienes en forma natural no pueden ser dominados
prolongadamente por la ira, que en ellos es como un estallido que agota
rapidamente toda su energia. Pero hay quienes van descargando lentamente
esa energia, o tienen tanta, que permanecen airados por largo, y aun,
larguisimo tiempo. Estas personas, si sin genuinamente cristianas, tienen que
enfrentar una dura lucha consigo mismas y recurrir con tremenda fe y energia
al Sefior, que es el Unico que les puede librar de un sentimiento tan desastroso
para si mismas y para todos los que las rodean, especialmente sus mas
cercanos. La conviccién anticipada de que esta ira es mala y la decisién
general irrevocable, firme y anterior al estallido de la ira, de obedecer en todo a
la Palabra de Dios, y esto en particular, sera muy efectivo para dominarla, en el
cristiano sincero. Si antes del estallido lograrnos orar para que el Sefior nos
libre, es seguro que no podremos airarnos sin control.



Versiculo 27:
“Ni deis lugar al diablo”.

Si desoimos el mandato de no dejar que el sol se ponga sobre nuestro
enojo, es decir, si continuamos airados hasta el otro dia o aun mas
prolongadamente, por algo en que sentimos o pensamos que nos han tratado
mal o que nos ha disgustado o irritado, le daremos ocasion al diablo para
arrastrarnos al mal y pecar gravemente, a veces con gran injusticia nuestra,
porque suele ocurrir que nuestros sentimientos o conviccion mental de que nos
han tratado mal son muy injustificados y se deben a lo engafioso que es
nuestro corazon. El modo de no dar lugar al diablo lo dice Santiago, en 4: 6, 7:

“Mas él da mayor gracia. Por esto dice:
Dios resiste a los soberbios y da gracia a
los humildes. Someteos pues a Dios,
resistid al diablo y de vosotros huira”.

Por este pasaje podemos darnos cuenta de que la ira, igual que muchos otros
pecados, son resultado directo del orgullo, por lo cual el experimentarla
muestra que no tenemos aquella humildad de corazén que el Sefior nos
exhorta a tener.

Como la ira es un sentimiento tan fuerte y devastador y, especialmente,
tan involuntario, uno de los modos practicos de vencerla es esta
recomendacion, o mejor, orden, de no dar lugar al diablo, de no permitir que la
ira nos siga dominando por largo tiempo. Aqui hay que recordar
destacadamente Mateo 5: 38-41.:

“Oisteis que fue dicho a los antiguos: Ojo
por ojo y diente por diente. Mas yo o0s
digo: No resistdis al mal, antes a
cualquiera que te hiriere en tu mejilla
diestra, vuélvele también la otra y al que
guisiere ponerte a pleito y tomarte tu ropa,
déjale también la capa y a cualquiera que
te cargare por una milla, vé con el dos”,

cuyo exacto sentido es que el rencor o el resentimiento, tan vecino, y a menudo
causante de la ira, es tan malo, que seria preferible actuar como aqui se dice
antes que dejarse dominar por él. Al respecto dice Findlay: “Dejemos de lado al
término de cada dia los disgustos del dia, encomendando, al caer la noche,
nuestras preocupaciones y penas a la divina compasién y pidiendo tanto para
nosotros como para los que puedan habernos hecho dafio, perdon y una mejor
manera de actuar. Nos levantaremos con la luz del dia siguiente armados con
nueva paciencia y amor, para llevar al torbellino del mundo una sabiduria
tranquila y generosa que nos dara la bendicion de los pacificadores, que seran
llamados hijos de Dios”.

Es muy posible que los iracundos se tapen los oidos y cierren
voluntariamente su mente a todo lo dicho y continden en su iracundia, pero
recuerde cualquier hijo de Dios iracundo, cuya ira le lleva a actuar fisicamente
o de palabra en forma violenta, ciega e injusta, que si declara que cree que
“toda Escritura es inspirada divinamente y util para ensefar, para



REDARGUIR, para CORREGIR, para instituir en justicia, para que el hombre
de Dios sea perfecto, enteramente instruido para toda buena obra” (Il Timoteo
3: 16-17), entonces debe reconocer que lo dicho es parte de esa TODA
ESCRITURA y que debe decir que lo cree, pero también creerla de corazon vy,
por lo tanto, obedecerla. jQuiera el Sefior que estas consideraciones ayuden,
por el poder del Espiritu Santo, a que algun cristiano iracundo tenga mas
victoria sobre su mal genio!

Versiculo 28:
“El que hurtaba, no hurte mas, antes
trabaje, obrando con sus manos lo que es
bueno, para que tenga de qué dar al que
padeciere necesidad”.

“El que hurtaba, no hurte mas”. Literalmente dice: “El que hurta”, pero
la forma verbal usada se refiere a una practica habitual (correctamente
expresada en castellano por “hurtaba”), que podia continuar o no todavia. La
idea es, pues, que los que habian venido a Cristo, siendo ladrones, ya no
debian delinquir mas en eso y con mayor razon si todavia lo practicaban. Entre
las muchas practicas malas que el que se convierte a Cristo debe dejar figura
obviamente el robo, la falta de honradez en las relaciones con sus semejantes.
Digo obviamente porque hasta los que nos son salvos saben que esto es malo
y lo condenan.

En relacién con la falta de honradez debe tomarse en cuenta que el
delito es mucho mas amplio que el simple apoderarse por la fuerza u
ocultamente de los bienes ajenos. Se incluyen en el hurto también: la falta de
honradez en los negocios (engafiar a uno o mas socios sobre los verdaderos
gastos o ganancias, para recibir mayores beneficios econémicos; cobrar mas
de lo justo por una mercaderia, en el cual caso se requiere mucha gracia de
Dios y decision de obedecerle, para apreciar honradamente cual es la ganancia
justa; engafiar sobre la calidad, peso o medida de la mercaderia; negocios
fraudulentos: vender lo que no nos pertenece o no tenemos derecho de vender,
falsificando firmas o haciendo declaraciones falsas; pagando con cheques sin
fondos o falsos, etc.); mal uso de fondos encomendados a nuestro cuidado (Un
hermano quedé a cargo de administrar los bienes de otro, que se fue al
extranjero. Al rendirle cuenta, éste Ultimo exclamé: jHas cuidado de mis bienes
mejor que yo! Al contrario, el gran avivamiento de principios del siglo veinte en
Corea comenzé cuando el pastor de la iglesia mas grande de Seul confesé
publicamente que un miembro le habia encomendado antes de morir que
administrara los bienes de su viuda, lo que hizo con capacidad. Pero pensé que
era justo que se pagara a Si mismo por sus servicios, sin conocimiento de la
mujer, por lo cual defraudd parte de las ganancias). jCuan frecuentemente los
juegos de azar y las apuestas conducen a esta clase de hurto! ; pagar salarios
mas bajos de lo justo y no pagar sueldo o imposiciones a los que trabajan para
nosotros; no pagar y olvidar nuestras deudas; no hacer el trabajo, en cantidad y
calidad, por el cual nos pagan; retener en nuestro poder objetos prestados
(sobre esto es conveniente hacer una revision cuidadosa de todo lo que esta
en nuestro poder: libros, utensilios, materiales de la iglesia o publicos, verificar
si nos pertenecen legitimamente y en caso contrario, devolverlos de inmediato);



no pagar los impuestos o engafiar respecto a su monto; fotocopiar libros u otro
material impreso y copiar cassettes, videos, CD, que estan disponibles en el
mercado, aunque el derecho de autor en materiales cristianos puede ser
también un robo, ya que es Dios el que da el don o talento para hacerlos y nos
dice que demos de gracia lo que de gracia hemos recibido; usar el domingo
para nosotros y no sélo para Dios; robar a Dios su gloria. Notese que a menudo
el robo y la mentira se asocian intimamente.

Los que profesan que son cristianos y todavia hurtan, y hay muchos de
ellos en toda congregacion y reunién de creyentes, deben poner suma atencion

a | Corintios 6: 9-11:

“¢No sabéis que los injustos no poseeran
el reino de Dios? No erréis, que ni los
fornicarios, ni los idolatras, ni los
adulteros, ni los afeminados, ni los que se
echan con varones, ni los ladrones, ni los
avaros, ni los borrachos, ni los
maldicientes, ni los robadores, heredaran
el reino de Dios y esto érais algunos, mas
ya sois lavados, mas ya sois santificados,
mas ya sois justificados en el nombre del
Sefor Jesus y por el Espiritu de nuestro
Dios”.

iEn qué compafia se encuentran los que hurtan! A los hombres los podemos
engafar, incluso facilmente, pero jamas a Dios:

Tampoco hay que olvidar:

“Oh Jehova, t0 me has examinado y
conocido. Ta has conocido mi sentarme y
mi levantarme, has entendido desde lejos
mis pensamientos. Mi senda y mi
acostarme has rodeado y estas impuesto
en todos mis caminos... Aun las tinieblas
no encubren de ti y la noche resplandece
como el dia, lo mismo te son las tinieblas
que la luz... De cierto, oh Dios, mataras al
impio... Examiname, oh Dios, y conoce mi
corazén, pruébame y reconoce mis
pensamientos y ve si hay en mi camino de
perversidad y guiame en el camino
eterno” Salmo 139: 1-3, 12, 19a, 23-24.

“Porque nos debe bastar que el tiempo
pasado de nuestra vida hayamos hecho la
voluntad de los (gentiles, cuando
conversdbamos en lascivias, en
concupiscencias, en embriagueces, en
glotonerias, en banquetes y en
abominables idolatrias. En lo cual les
parece cosa extrafia que vosotros no



corrais con ellos en el mismo
desenfrenamiento de disolucion,
ultrajandoos” | Pedro 4: 3-4;

“... todos hemos de estar ante el tribunal
de Cristo... De manera que cada uno de
nosotros dara a Dios razéon de si”
Romanos 14: 10, 12; y

“Porque nada hay encubierto, que no haya
de ser descubierto, ni oculto, que no haya
de ser sabido” Lucas 12: 2.

Si el evangelio no ha hecho de nosotros personas honradas a cabalidad,
no es falta del evangelio, sino de NUESTRO evangelio defectuoso, que en el
momento de la muerte no nos prestara ningun auxilio.

“Antes trabaje, obrando con sus manos lo que es bueno”. Este es el
espiritu del octavo mandamiento: no basta abstenerse de hacer lo malo, hay
gue hacer lo bueno.

Todo ser humano debe trabajar, si es capaz de hacerlo, porque tan
mandamiento es “el séptimo dia sera de reposo para Jehova tu Dios” (Exodo
20: 10), como “seis dias trabajaras” (Exodo 20: 9). El que no QUIERE trabajar,
gue tampoco coma (Il Tesalonicenses 3: 10). Esto parece muy duro, pero es la
voluntad de Dios para el bien de su criatura humana, porque el trabajo bien
hecho produce felicidad, aparta de muchos pecados y tentaciones, conserva la
salud, mantiene despierta la mente, da sentido a la vida y la alarga. Los padres
gue no les exigen a sus hijos que trabajen, cuando han dejado de estudiar y ya
estan en condiciones de hacerlo, sino que les siguen manteniendo por un mal
entendido amor (que no es amor, sino consentimiento), les hacen un dafio
incalculable. Lo mismo ocurre con las esposas que tienen un marido haragan,
por lo cual salen de su hogar a trabajar, para mantenerlo. En estos casos suele
ocurrir que el perezoso recibe un alimento que no merece y también dinero
para sus vicios. Como es muy dificil, humanamente, negarle a ese flojo el
alimento, hay que pedir la gracia del Sefior, para tener el valor de hacerlo,
apoyadas en la conviccidn de que se les hace de este modo un positivo bien,
mientras que lo contrario les dafia gravemente. Tampoco debe darse dinero a
los mendigos, que en una abrumadora mayoria no son dignos de esa ayuda y
aun menos a los que andan engafiando, si se trata de personas que pueden
trabajar. No se requiere mucho discernimiento para descubrir a esta ultima
clase de estafadores. En tales casos hay que procurarles trabajo, si es posible,
lo cual, ademas, eleva en vez de rebajar a las personas. Un cubano,
completamente borracho, llegé pidiendo ayuda a la iglesia “El Buen
Samaritano”, de Miami. El pastor le dijo que habia unos grandes troncos de
arboles en el patio, que habia que sacar y que si €l lo hacia, tendria casa y
comida mientras ejecutaba el trabajo. Era un trabajo durisimo, pero que
requiere gran esfuerzo fisico es uno de los mayores medios para desintoxicar a
un alcohdlico. Ese hombre realiz6 el trabajo, dejé de beber, se convirtié a Cristo
y le conocimos trabajando como cuidador y mayordomo de la iglesia.



En relacion con la obligacién de trabajar, hay que tomar en cuenta que el
no remunerado también lo es. Se olvida a menudo que el nifio o el joven que
estudia empefiosamente esta cumpliendo el trabajo que le corresponde y mas
todavia, la duefia de casa que realiza con empefio y esmero (por amor) el
cuidado de su casa, de sus tareas interminables y agobiadoras. El marido que
realiza un trabajo remunerado fuera de casa, debe colaborar con ella. No basta
que gane el dinero. Ademas, la esposa tiene derecho a disponer de ese dinero
en una justa proporcion. Es una desgracia que la vida moderna obligue a tantas
esposas y madres a trabajar fuera de la casa por un sueldo y tal practica es
una iniquidad cuando se realiza sin absoluta obligacion de hacerlo. En esta
iniquidad se cae cuando se adquieren compromisos financieros superfluos o, a
lo menos, no indispensables. Lo anterior no significa que la mujer deba ser
esclava de la casa. Una actividad estimulante y diferente del cuidado de la
casa, realizada moderadamente y sin desatenderla es muy provechosa para la
armonia de la familia y la salud mental de la esposa.

La expresion: “con sus manos” obedece sin duda a que una abrumadora
mayoria de los cristianos primitivos eran trabajadores manuales. Es evidente
gue la expresion se aplica a todo trabajo, incluso al intelectual.

Naturalmente que todo lo dicho se aplica al trabajo honrado. Todos
deben trabajar juiciosamente en la labor honesta que les permita ganar en
mejor forma su sustento y el de los suyos. Si los ladrones y estafadores
ocuparan sus habilidades en trabajos honrados, probablemente trabajarian
menos, indudablemente sin sobresaltos y sin temor y, en muchos casos,
ganarian mas a la larga, aunque las grandes ganancias que una actividad
contraria a la voluntad de Dios, la ley y la moral pudiere producir no justifica
realizarse. Este es otro ejemplo de cuan engafioso y rebelde es el corazén
pecaminoso del hombre.

“Para que tenga de qué dar al que padeciere necesidad”. Asi se
cumple la ley de Dios: Dando, en vez de hurtando. jQué diferentes y superiores
son los caminos que Dios requiere de los suyos respecto del hombre natural y
los del mundo! El estimulo para el trabajo no debe ser Unicamente el interés
personal, que suele confundirse con el egoismo, sino el deseo sincero y hasta
intenso de ayudar al desvalido o al menos afortunado. Sin embargo, jcuan
pocos piensan, sienten y actdan asi sinceramente!

Como el hurto en cualquiera de sus formas se apodera ilegitimamente
del fruto del trabajo de otros en provecho propio el motivo mas elevado para el
trabajo honrado debe ser el deseo de poder ayudar a los que estan en
necesidad y en esta ayuda debe primar antes que cualquiera otra
consideracion, el que reciban a Cristo, si no son salvos, porque los inconversos
no pueden recibir mayor bien. Nétese que el apéstol no recurre al interés propio
o al temor al castigo o a la satisfaccion, y a veces orgullo, de un trabajo bien
realizado, para estimular al trabajo honrado, sino al amor al préjimo. Esto es
muy sabio, porque el utilitarismo, el deseo de automejoramiento y aun la
aspiracion a tener un hogar ordenado y bien provisto y a la respetabilidad
pueden ser estimulos muy débiles, por comunes que sean. Incomparablemente
superior es el estimulo del servicio desinteresado, en el que, para los nacidos
de nuevo, se encuentra una satisfaccibn incomparablemente superior. Si
examinamos cuidadosamente nuestra actitud verdadera respecto a esto,
tendremos una medida inequivoca de los cerca, o de lo lejos, que estamos en



realidad de nuestro Sefior Un matrimonio joven, con recursos econémicos muy
limitados, fue a comprarles zapatos a sus hijos a la entrada del invierno.
Mientras lo hacian, observaron a una sefiora evidentemente pobrisima, que
estaba comprando unas zapatillas de lona, que eran el calzado mas
econémico, a un pequefio de unos cuatro o cinco afios de edad. Se retiraban
ya de la zapateria, cuando espontaneamente ambos empezaron a comentar
cOmo ese pequeiio deberia pasar el invierno con esos zapatos tan
inapropiados, mientras que los suyos tendrian buen calzado para esa época
del afo. Decidieron regresar y le compraron también al pequefio unos zapatos
como los que habian comprado a sus hijos. Al retirarse, no iban pensando en
como harian alcanzar el dinero hasta el fin del mes. Lo que sentian era una
inmensa felicidad que les embargaba por entero. (Tampoco les faltd lo
indispensable).

El amor derramado en el corazon del redimido por el Espiritu Santo le
permite darse cuenta que siempre hay alguien menos afortunado con el cual
compartir lo que se tiene, por poco que sea, Yy si uno que profesa ser cristiano
no tiene este sentimiento debe preocuparse seriamente de su condicion
espiritual, porque en tal caso hay algo radicalmente anormal en su vida.

En cuanto al dar al necesitado, hay que tomar en cuenta que debe darse
con sabiduria y generosamente al que realmente necesita, porque hace mal
dar al que puede sostenerse a si mismo, o dar apresuradamente, sin esperar a
qgue el necesitado haya hecho todo el esfuerzo personal posible para salir de
esa situacion, porque esto, aunque muy comodo, le rebaja ante si mismo, no le
dignifica y resta recursos para atender a otras obligaciones necesarias.
Tampoco es sabio, ni biblico, dar a lo que pueden ser sostenidos por su propia
familia. El egoismo y maldad del corazén hace que muchos envien a implorar
la caridad publica, a mendigar, a parientes incapacitados. Es muy comun que
se quiera cargar a la iglesia con el sostén de tales familiares. Por eso dice
Pablo en | Timoteo 5: 16:

“Si algun fiel o alguna fiel tiene viudas,
manténgalas, y no sea grabada la iglesia,
a fin de que haya lo suficiente para las que
de verdad son viudas” (“las que de verdad
son viudas” se refiere a personas
completamente desvalidas, que no tienen
guién las auxilie).

Cuando el necesitado tiene una familia que puede sostenerlo, es obligacién de
ésta hacerlo. No debe descargarse el peso sobre la sociedad, ni sobre la
iglesia.

Versiculo 29:
“Ninguna palabra torpe salga de vuestra
boca, sino la que sea buena para
edificacion, para que dé gracia a los
oyentes”.

“Ninguna palabra torpe salga de vuestra boca”. La palabra traducida
“torpe” significa literalmente: “podrida”, en el sentido de mala, de mala calidad.
iQué manera tan gréfica de calificar tales palabras! Su sentido queda claro si



se considera que esta misma palabra la usa Jesus dos veces en Mateo 12: 33:
“0 haced el arbol CORROMPIDO y su fruto DANADQ?”, para referirse a un arbol
que no sirve para nada y en Mateo 13: 48: “y lo MALO echaron fuera”, referida
a pescados que no sirven para comer, por lo cual los pescadores los echan a la
basura, no por estar podridos, sino porque no sirven. Por lo tanto no se refiere
a obscenidades o palabras sucias o de doble sentido malicioso, lo que se llama
comunmente lenguaje impuro o soez, a las que se refiere Pablo mas adelante
en 5. 4 y también en Colosense 3: 8, pasajes en que emplea un término
diferente. Lo que el apostol condena es el hablar vano, inutil, la charla
insubstancial, el hablar por hablar, que puede llegar a ser un verdadero vicio.
Esto puede parecernos exagerado, pero recordemos lo que dice nuestro Sefior
en Mateo 12: 36:

“Mas yo os digo, que toda palabra ociosa

gue hablaren los hombres, de ella daran

cuenta en el dia del juicio”.

Solemos decir que “las palabras se las lleva el viento”, pero lo cierto es que lo
que hablamos tiene gran importancia y produce efectos inmensos, tanto
temporales y terrenales como eternos y celestiales o infernales, sea como
instrumento de Dios o del diablo. Por eso dice también Jesus en Mateo 12:37:

“Porque por tus palabras seras justificado
y por tus palabras seras condenado”.

Tal vez nunca habiamos reparado en esto, pero esta es la Palabra de Dios,
que debemos amar y obedecer. Poseer un lenguaje es una gran
responsabilidad, porque las palabras pueden hacer mucho bien o mucho mal,
como dice Santiago en 3: 2-13, palabras que muchos borran de sus Biblias con
su conducta, incluso quienes las leen y hablan de ellas:

“Porque todos ofendemos en muchas
cosas. Si alguno no ofende en palabra,
éste es varon perfecto, que también puede
con freno gobernar todo el cuerpo. He
aqui que nosotros ponemos frenos en las
bocas de los caballos para que nos
obedezcan y gobernamos todo su cuerpo.
Mirad también las naves: aunque tan
grandes y llevadas de impetuosos vientos,
son gobernadas con un muy pequefo
timén por donde quisiere el que las
gobierna. Asi también, la lengua es un
miembro pequefo y se gloria de grandes
cosas. He aqui, un pequefio fuego jcuan
grande bosque enciende! Y la lengua es
un fuego, un mundo de maldad. Asi la
lengua esta puesta entre nuestros
miembros, la cual contamina todo el
cuerpo e inflama la rueda de la creacion y
es inflamada del infierno. Porque toda



naturaleza de bestias y de aves y de
serpientes, y de seres de la mar se domay
es domada de la naturaleza humana, pero
ningn hombre puede domar la lengua,
gue es un mal que no puede ser refrenado,
llena de veneno mortal. Con ella
bendecimos al Dios y Padre y con ella
maldecimos a los hombres, los cuales son
hechos a la semejanza de Dios. De una
misma boca proceden bendicion vy
maldiciéon. Hermanos mios, no conviene
gue estas cosas sean asi hechas ¢echa
alguna fuente por una misma abertura
agua dulce y amarga? Hermanos mios,
¢ipuede la higuera producir aceitunas o la
vid higos? Asi ninguna fuente puede
hacer agua salada y dulce. ¢Quién es
sabio y avisado entre vosotros? Muestre
por buena conversacion sus obras en
mansedumbre de sabiduria”.

En lo dicho se incluyen también las palabras escritas. Findlay escribe: “; Quién
puede decir cuan grande es el dafio, la pérdida de tiempo, la irritacion, el
debilitamiento mental y la disipacion de espiritu, la destruccion del amor
fraternal que produce el hablar (o escribir) sin pensar? El apostol no sélo
prohibe las palabras injuriosas, sino todas las que no sean positivamente Utiles.
No basta decir: Mi chachara no dafa a nadie; si no es buena, tampoco es mala.
Pablo dice a los tales: si no puedes hablar provechosamente, callate hasta que
puedas hacerlo. No se prohibe el buen humor, sino el hablar por hablar, la
lengua incontinente, el fluir incesante de palabras sin sentido, sin gracia, sin
provecho para nadie. Tal clase de chachara no debe salir de nuestra boca”.

“Sino la que sea buena para edificacion, para que dé gracia a los
oyentes”. El apodstol pasa ahora a considerar el lado positivo del asunto.
Nuestras conversaciones deben edificar, es decir, deben ser UTILES PARA
LOS QUE NOS OYEN y no deben buscar sélo servirnos a nosotros mismos,
directa o indirectamente. “Como no hay nada mas agradable que ser amado, el
cristiano que ama mas, agradara mas. ¢ Pero con qué fin? Aqui esta el peligro
de volver, por un rodeo, a agradarse a si mismo” (Bonnet y Schroeder). El
egoismo natural debe convertirse en amor en el nacido de nuevo y de ese
amor debe nacer el deseo de hacer el bien, en lo cual nuestro hablar
desempefia un papel muy importante: jCuan frecuentemente una palabra
oportuna, llena de amor e interés efectivo por quien nos escucha calma una
pena; consuela a un afligido; levanta el animo a un desalentado; instruye a un
ignorante; comparte una experiencia, que nos ha costado mucho tiempo y dolor
aprender, con el que no ha aprendido todavia esa leccién; corrige a tiempo al
que va deslizandose por una pendiente peligrosa o va saliéndose del camino
recto o esta en peligro de extraviarse; trae alegria y aun risa al de animo triste,
amargo o abatido! Por eso la exhortacion de Pablo no excluye el buen humor o
las bromas, siempre que no hieran y sean oportunas:



“Asi que, los que somos mas firmes
debemos sobrellevar las flaquezas de los
flacos y no agradarnos a nosotros
mismos. Cada uno de nosotros agrade a
su projimo en bien, a edificacién”
Romanos 15: 1-2;

“Sea vuestra palabra siempre con gracia,
sazonada con sal, para que sepais cOmo
os conviene responder a cada uno”
Colosenses 4: 6;

“El cuidado congojoso en el corazén del
hombre lo abate, mas la buena palabra lo
alegra...La sana lengua es arbol de vida,
mas la perversidad en ella es
quebrantamiento de espiritu...Alégrese el
hombre con la respuesta de su bocay la
palabra a su tiempo jcuan buena
es!...Manzana de oro con figuras de plata
es la palabra dicha como conviene”
Proverbios 12: 25; 15: 4; 23; 25: 11.

iCuanta necesidad tenemos de aprender esto!

Ademas nuestras palabras deben “dar gracia”. Esto se puede entender
en el sentido de ser agradables a los que nos escuchan, pero por el contexto
(“buena para edificacion”) parece mas bien que su sentido es que nuestras
palabras deben comunicar una bendicién espiritual que el o los oyentes no
tenian antes de escucharnos. Este es el sentido de la oracién del himno 255
(Himnario de la Vida Cristiana y Apéndice de El Himnario):

“Hay corazones a tu alrededor,
Tristes, cansados, sin paz.
Dales consuelo que alivie el dolor,
Torna su llanto en solaz.
CORO : Hazme una fuente de bendiciones
Y que fulgure Cristo en mi. Hazme un
Hazme un testigo, te ruego, Sefor
Y un fiel obrero de mi Salvador;

y también el sentido de la exhortacién del Himno 268 (ElI Himnario):

Un raudal de bendiciones
Sed en tanto que vivais,
Animad los corazones
Por doquier que vayais

Sed cual sol, salvad las vidas,
Que en laduday el temor,
Vagan tristes y afligidas



Por los mundos del dolor.

Un raudal de bendiciones
Sed al débil; procurad,
De su vida las acciones,
Hacia el bien encaminar.

Al sediento en su agonia,
Fatigado en su labor,
Dadle el vaso de agua fria,
Que mitigue su dolor.

Sed raudal de bendiciones
Por doquiera que paséis,
Compartiendo de los dones,
Que por Cristo ya tenéis.

De la copa bendecida,
Que apurais, al mundo dad,
Que es Jesus salud y vida
Y raudal de la verdad.

iManantial de bendiciones
Sed al mundo pecador!
iConducid los corazones
A Jesus el Salvador!

iDe qué honor, oh Dios, me vistes!
iSer cual Cristo, mi Sefor!
iDe las pobres almas tristes,
Ser un balsamo de amor!

Para que esto sea una realidad tenemos que aprender a hablar como
Pablo nos dice en este versiculo y apoyar nuestras palabras con nuestra
conducta consecuente con ellas.

Versiculo 30:
“Y no contristéis al Espiritu Santo de Dios,
con el cual estéis sellados para el dia de la
redencion”.

“Y no contristéis al Espiritu Santo de Dios”. (Es posible entristecer
al Espiritu Santo? Muchos filésofos y tedlogos influidos por la filosofia del
mundo dicen que es imposible, que Dios es demasiado grande y diferente y el
hombre demasiado pequefio para que pueda producir tal efecto en Dios. Por
eso, dicen, esto debe ser sélo un sentimiento humano atribuido ingenuamente
a Dios. Pero la Biblia no deja lugar a dudas que Dios, y por lo tanto el Espiritu
Santo, es una persona y como tal tiene las propiedades o caracteristicas
basicas de la personalidad entre las cuales esta la de experimentar emociones.
Los incrédulos y escépticos dicen que como los seres humanos somos
personas, hemos ideado un Dios personal. La verdad es lo contrario: Dios nos
hizo a su imagen y semejanza y dentro de esa semejanza esta incluida la
personalidad. Dios es como es, es decir, como las Escrituras dicen que es, y no
como nosotros o los pensadores quieren que sea. Nada es mas importante en
el estudio de la Escritura que ir aprendiendo, intelectual y experimentalmente,



cémo es Dios realmente, aunque tenemos que comprender que su revelacion
necesariamente nos da una imagen alterada de él, como si le viéramos a
través de un vidrio empafiado o de mala calidad, que deforma la imagen, por
estar dada esa revelacion en palabras humanas, que son las Unicas que
podemos entender y también a causa de nuestra limitacion. Sin embargo, esa
imagen deformada corresponde a la realidad que nos revela o da a conocer. Si
miramos algo a través de un vidrio de mala calidad veremos una imagen
deformada de lo que esta al otro lado del vidrio, pero de todos modos esa
imagen corresponde a lo que esté realmente al otro lado.

“Ahora vemos por espejo, en
obscuridad...” | Corintios 13: 12.

El Dios que se revela en las Escrituras, quien es el Unico verdadero, no
es un Dios impasible e inalcanzable en su inmensidad y totalmente ajeno a su
criatura humana. No. El se atribuye el amor de un padre:

“Como el padre se compadece de los
hijos, se compadece Jehova de los que le
temen” Salmo 103: 13;
la ternura de una madre:

“¢ Olvidarase la mujer de lo que pario, para
dejar de compadecerse del hijo de su
vientre? Aungue se olviden ellas, yo no
me olvidaré de ti” Isaias 49: 15;

y dice que €l se angustia junto con su pueblo:

“En toda angustia de ellos él fue
angustiado y el angel de su faz los
salvé...Isaias 63: 9,

iy hasta qué punto!:
“Pobrecita, fatigada con tempestad, sin
consuelo; he aqui que yo cimentaré tus
piedras sobre carbunclo y sobre zafiros te
fundaré” Isaias 54: 11.

El Dios verdadero, el Dios de la Biblia, ama, goza, se alegra, se
compadece, sufre, se aira, se enoja, todos sentimientos de una persona con la
cual podemos relacionarnos y a quien, en cierta medida, podemos conocer y
comprender.

Ahora bien, que el Espiritu Santo tiene sentimientos es abundantemente
claro en las Escrituras:

“...el mismo Espiritu pide por nosotros
con gemidos indecibles” Romanos 8: 26.

En el pasaje que estamos considerando se nos exhorta a no contristar o
entristecer o afligir al Espiritu Santo. Aunque nuestro hablar vano e inutil puede
afectar a nuestro projimo, y hasta gravemente, por lo cual debemos cuidar



mucho nuestro hablar, aqui tenemos una razon infinitamente mayor para
abstenernos del hablar que no sirve para nada: entristece, aflige, al mismo
Espiritu Santo de Dios. Sin duda que el Espiritu Santo, que inspir6 a los
escritores de la Biblia, sabia muy bien lo incontrolable que es nuestra lengua,
puesto que nos presenta motivos tan fortisimos para no dejarnos dominar por
nuestra tendencia a hablar inatilmente. Tomemos bien en cuenta que asi como
la rebelion hace enojar al Espiritu Santo:

“Mas ellos fueron rebeldes e hicieron
enojar su espiritu santo, por lo cual se les
volvié enemigo y peleé contra ellos”.
Isaias 63: 10

y la ingratitud y desconfianza le apaga:

“No apaguéis el Espiritu” | Tesalonicenses
5: 19,

asi nuestro hablar vano le aflige. De modo que la chachara insubstancial y el
hablar que no sirve para nada, que no agrada, que no edifica, ni comunica
bendicion esta junto en sus efectos maléficos con la rebelion, la ingratitud y la
desconfianza y, en general, con la conducta indigna, profana o irreverente
hacia el Sefior. Esto es un asunto mas serio de lo que estamos dispuestos a
reconocer.

La traduccion literal de la expresion: “Espiritu Santo de Dios” es “el
Espiritu; Santo de Dios”, que me parece una forma de extrema fuerza para
sefialar que a quien entristecemos con nuestro hablar vano es aquel ser
maravilloso, cuya esencia es la santidad y que es Dios mismo en su mas pura
esencia.

“Con el cual estais sellados para el dia de la resurreccion”. En 1: 13,
14 el apdstol habia expresado el mismo pensamiento: desde que creimos
fuimos sellados con el Espiritu Santo, lo tenemos en nosotros desde el
momento en que fuimos salvos y él es la garantia de que llegaremos al cielo,
pese a todos los accidentes y vicisitudes del camino. El es la marca de
posesidn, no somos nuestros, le pertenecemos a Dios:

“¢.0 ignordis que vuestro cuerpo es
templo del Espiritu Santo, el cual est4 en
vosotros, el cual tenéis de Dios, y que no
sois vuestros? Porque comprados sois
por precio, glorificad pues a Dios en
vuestro cuerpo y en vuestro espiritu, los
cuales son de Dios” | Corintios 6: 19-20.

Este pensamiento se repite por su importancia como por que es
especialmente adecuado para abstenernos de hablar vanamente. Estamos
sellados con el Espiritu Santo para el “dia de la redencion”, es decir para aquel
dia cuando los muertos en Cristo resucitaran y los creyentes seran



transformados y todos juntos nos elevaremos en los aires a reunirnos con
nuestro bendito Sefior y Salvador:

“Y cuando estas cosas comenzaren a
hacerse, mirad y levantad vuestras
cabezas, porgue vuestra redencion esta
cerca” Lucas 21: 28;

“Y no solo ellas, mas también nosotros
mismos, que tenemos las primicias del
Espiritu, nosotros también gemimos
dentro de nosotros mismos, esperando la
adopcién, es a saber, la redencién de
nuestro cuerpo” Romanos 8: 23;

“Porque el mismo Sefor con aclamacion,
con voz de arcangel y con trompeta de
Dios descendera del cielo y los muertos
en Cristo resucitardn primero, luego
nosotros, los que vivimos, los que
guedamos, juntamente con ellos seremos
arrebatados en las nubes a recibir al
Sefior en el aire y asi estaremos siempre
con el Seiior” | Tesalonicenses 4: 16-17;

“Esto empero digo, hermanos, que la
carne y la sangre no pueden heredar el
reino de Dios, ni la corrupcion hereda la
incorrupcion. He aqui, os digo un misterio:
Todos ciertamente no dormiremos, mas
todos seremos transformados, en un
momento, en un abrir de ojo, a la final
trompeta, porque sera tocada la trompeta,
y los muertos seran levantados sin
corrupcion y nosotros seremos
transformados” | Corintios 15: 51-52.

Esto significa que desde el momento en que aceptamos verdaderamente a
Cristo como nuestro Salvador tenemos al Espiritu Santo morando en nosotros y
ese es el sello de que le pertenecemos a Dios y de que seremos guardados
para €l con toda seguridad, porque nadie puede quebrantar o violar ese sello
divino. Significa que por el Espiritu Santo Dios ha iniciado en nosotros una obra
de restauracion, de nueva vida, que no cesara de avanzar, hasta llegar a la
perfeccion, hasta el dia en que estaremos capacitados para participar de toda

la gloria celestial:

“Estando confiados de esto: Que el que
comenzd en vosotros la buena obra, la
perfeccionara hasta el dia de Jesucristo”
Filipenses 1: 6.



Por lo tanto, el Espiritu Santo cuida de nosotros desde que nos regenera, cada
dia de nuestra carrera cristiana en este mundo, en el momento de la muerte
(jcuan potente y consoladora es esa ayuda en ese momento!), pero también
hasta que se complete nuestra redencion con la resurreccion y transformacion
de nuestro cuerpo y podamos estar en la presencia y al servicio de nuestro
Dios y escudrifiar las profundidades de su ser con la totalidad de nuestro propio
ser: espiritu, alma y cuerpo.

Vivimos, pues, permanentemente en una proximidad intima con el
Espiritu Santo, por lo cual deberiamos evitar cuidadosamente, casi diria
afanosamente, todo hablar que le agravia y tener muy presente que como su
esencia es la santidad, el hablar pecaminoso tiene que serle muy chocante,
muy repugnante y como es Dios y Dios es amor, tiene que desagradarle
profundamente el hablar que dafia u ofende sin razon al projimo. jCuénto
cuidado debemos tener para no agraviar al que nos sostiene! jCuanto cuidado
para no entristecer a aquel a quien pertenecemos! jCuanto cuidado para no
actuar en contra de la naturaleza santa de aquel a cuya semejanza vamos
transformandonos y con el cual vivimos cada dia en intima comunién!

Si somos realmente salvos, el Espiritu Santo vive en nosotros y “el
mismo Espiritu da testimonio a nuestro espiritu que somos hijos de Dios”
(Romanos 8: 16). Pero si le entristecemos con nuestro hablar vano, y con otros
pecados, su testimonio apenas lo escuchamos y puede llegar a ser casi
completamente inaudible. Asi perdemos la gozosa seguridad de ser hijos de
Dios, aunque continuamos siéndolo, y la paz de Dios, que guarda nuestros
corazones y entendimientos en Cristo Jesus (Filipenses 4: 7). Esta declinaciéon
de nuestra vida interior también se puede deber a que nos complacemos en oir
o somos débiles para rechazar las palabras hirientes, las chanzas tontas,
mordaces, mal intencionadas, los chismes y murmuraciones ociosas, todas las
cuales hacen dafio, injurian, agravian o difaman y calumnian.

Todo esto afrenta al Espiritu Santo y profana su templo que somos
nosotros, por lo cual su control de nuestro corazon se reduce a su minima
expresion y de este modo ocurre todo lo contrario de lo que nos manda el
Sefior: no somos llenos del Espiritu Santo, sino casi vacios de él. Se requiere
un sincero y verdaderamente poderoso arrepentimiento de nuestro hablar y
escuchar vano y malo, para que nuestros labios y oidos sea purificados y
puestos otra vez bajo el yugo de Cristo, para que el Espiritu Santo pueda
controlarnos de nuevo y devolvernos “el gozo de la salvaciéon” (Salmo 51: 10-
12). Tal vez, si nunca hemos controlado nuestro hablar y oir desde que nos
convertimos, nunca hayamos conocido ese gozo. Tenemos que orar con el
salmista:

“Pon, oh Jehova, guarda a mi boca,
guarda la puerta de mis labios” (Salmo
141: 3)

y prestar atencion a Proverbios 17: 4:
“El malo esta atento al labio inicuo y el

mentiroso escucha a la lengua
detractora”.



Versiculo 31:
“Toda amargura y enojo e ira y voces
maledicencia sea quitada de vosotros y
toda malicia”.

El apostol amplia ahora su poderosa exhortacion a dejar y vencer el
hablar torpe a algunas de sus peores manifestaciones y a otras conductas
malas, pecaminosas, que provienen de un espiritu aspero, duro, intratable o
desagradable. En esta negra enumeracion el término mas general es el ultimo:
la malicia, dicho al final, probablemente para comprender de una sola vez una
interminable serie de maldades que seria imposible o inGtil mencionar una por
una y de las cuales las nombradas antes son ejemplos especialmente
ilustrativos y significativos.

“MALICIA” se refiere a maldad, inclinacion a lo malo, a la perversidad,
propension a pensar u obrar mal, a ser perjudicial, pernicioso o dafiino. Es
tener disposicion mala y propensa a la envidia, al odio y al rencor y mala
voluntad. La malicia indica un espiritu malo para con nuestro prgjimo, es decir,
gue en nuestros pensamientos y propositos estamos buscando modos de
dafar a los demas en su vida, reputacion o propiedad (Lacy) y esto sin mediar
ninguna causa especial, ninguna conducta en la persona o0 personas
aborrecidas, que motive dichas reacciones.

Es evidente que tal espiritu no puede coexistir, a lo menos libremente y
sin ninguna reprension o retencion, junto con la obra del Espiritu Santo en
nuestros corazones. Si alguno tiene conciencia o adquiere ahora conciencia de
que algo de esto esta en su corazon, debe arrepentirse inmediatamente,
confesar y pedir perdon sinceramente a los que ha dafiado en sus
pensamientos o con sus hechos, especialmente con su hablar, y luego
confesarlo y pedir perdén a Dios con plena fe de que el Sefior le perdonara y
restaurard, por causa de la sangre de Cristo que fue derramada por todos
nuestros pecados: pasados, presentes y futuros. Esta actitud y conducta tan
dréastica es necesaria, porque un hijo de Dios que tiene un espiritu malo vive en
el mas bajo nivel espiritual, con el minimo control del Espiritu Santo en su vida.
Pero si alguien tiene este espiritu malo y no experimenta ningan remordimiento,
ni tiene ninguna voluntad de hacerle frente y cambiar drasticamente, es
practicamente seguro que no es salvo, porque el Espiritu Santo no puede
morar junto con ese mal espiritu en un mismo corazoén:

“Porque también éramos nosotros necios
EN OTRO TIEMPO, rebeldes, extraviados,
sirviendo a concupiscencias y deleites
diversos, viviendo en malicia y en envidia,
aborrecibles, aborreciendo los unos a los
otros” Tito 3: 3.

Examinemos ahora lo que debe ser quitado de nosotros con resuelta
voluntad y rendicion al Sefior.

AMARGURA. En castellano este término se refiere a un sentimiento
interno de extrema afliccion, pena, disgusto o sinsabor, pero el término
empleado en este versiculo es el mismo usado en Romanos 3: 14:



“Cuya boca esta llena de maledicencia y
amargura”

y en Hebreos 12: 15:
“Mirando bien que ninguno se aparte de la
gracia de Dios, que ninguna raiz de
amargura brotando os impida y por ella
muchos sean contaminados”,

donde no se trata de un mero sentimiento interno, sino de un mal sentimiento
gue se expresa de preferencia exteriormente y dafia a nuestro projimo. En este
sentido, en este versiculo significa: odio, rencor o encono, dureza, que
murmura o critica asperamente o con malignidad, que hiere u ofende con
maledicencia aspera y punzante; animo violento, cruel, insensible e implacable,
descortesia, aspereza, rudeza; todo lo cual se puede de resumir en que la
amargura a que se refiere este versiculo designa la malicia punzante que se
dirige, ataca o trata de herir o destruir al objeto exasperante. Evidentemente
son personas las que experimentan un sentimiento tan malvado y personas
también los “objetos exasperantes” contra las que se dirige su amargura. Asi
entendemos bien el sentido de Hebreos 12: 15: tal “amargura” es el resultado
de apartarse de la gracia de Dios, inutiliza completamente a quien la
experimenta y puede dafar gravemente a muchos fieles hijos de Dios contra
los cuales se dirige. Si alguno de nosotros tiene algo de esto en su corazon,
arrepiéntase prestamente, porque se encuentra en la condicion de Simén el
mago (Hechos 8: 22-23, donde se usa el mismo término) y porque si se llama a
si mismo, o se considera, cristiano, se aplica a €l lo que dice en Hebreos 12:
18-25:
“Porque no os habéis llegado al monte
gue se podia tocar y al fuego encendido y
al turbion y a la obscuridad y a la
tempestad y al sonido de latrompetay a la
voz de las palabras, la cual los que la
oyeron rogaron que no se les hablase
mas, porque no podian tolerar lo que se
mandaba: Si bestia tocare al monte ser&
apedreada o pasada con dardo. Y tan
terrible cosa era lo que se veia, que
Moisés dijo: Estoy asombrado vy
temblando. Mas os habéis llegado al
monte de Sion y a la ciudad del Dios vivo,
Jerusalem la celestial y a la compaifiia de
muchos millares de angeles y a la
congregacion de los primogénitos que
estan alistados en los cielos y a Dios el
juez de todos y a los espiritus de los
justos hechos perfectos y a Jesus el
Mediador del Nuevo Testamento y a la
sangre del esparcimiento que habla mejor
gue la de Abel. Mirad que no desechéis al



gue habla. Porque si aquellos no
escaparon que desecharon al que hablaba
en la tierra, mucho menos nosotros, si
desecharemos al que habla de los cielos”.

iRuego encarecidamente a los tales que no desechen la reprension del Sefior,
por su propio bien eterno!

ENOJO E IRA. Son sentimientos INTENSOS de molestia y desagrado a
causa de personas, cosas 0 circunstancias o situaciones. Hay grados de enojo.
Aqui se trata de ira y enojo intensos y, por supuesto, pecaminosos, tanto por el
contexto como por el significado de las palabras en griego.

La ira es la manifestacion muy violenta y furiosa de una pasion intensa
en un breve lapso. En el enojo la pasion se descarga tan violentamente como
en la ira y puede ser interiormente tan intensa como ella, pero el desagrado se
mantiene mas prolongadamente. Salvo que esta pasién sea motivada por celo
por el Sefior y por todo lo que pertenece o se relaciona con él y se mantenga
bajo control, dificilmente podra alguien sostener o justificar que tiene derecho a
enojarse o airarse justamente. El apostol ya se refirié a esto en el versiculo 26.
¢Por qué lo repite? Sin duda porque se trata de una pasion tan comun y tan
destructiva que se requiere combatirla con mucha fuerza. También porque es
una de las manifestaciones mas comunes de la malicia 0 maldad y porgque esta
a menudo estrechamente relacionada con hablar palabras torpes. Ademas,
probablemente, porque destruye tan seguramente la paz interior del que la
experimenta y perturba a aquellos contra los cuales se dirige, que entristece y
agravia especialmente al Espiritu Santo, con quien vivimos en tan intima
comunion, si somos salvos verdaderamente.

Nos preguntamos otra vez: ¢COmMo vencer una pasion tan devastadora
y, en gran medida, involuntaria, y que generalmente se desata tan
inesperadamente? A lo dicho en la consideracion de los versiculos 26 y 30
agrego que deberiamos reflexionar frecuentemente en lo excesivamente
dafiino de la ira y el enojo, tomar en cuenta que esta intimamente asociada con
el orgullo:

“Soberbio y presuntuoso escarnecedor es
el nombre del que obra con orgullosa
safna” Proverbios 21: 24;

la crueldad:
“Cruel es la ira e impetuoso el furor, mas
cquién parard delante de la envidia?
Proverbios 27: 4;

las contiendas:
“Mejor es vivir en un rincén de zaquizami,
gue con mujer rencillosa en espaciosa
casa...Mejor es morar en tierra del
desierto, que con la mujer rencillosa e
iracunda” Proverbios 21: 9 (También hay
hombres asi y vale lo mismo para ellos.



Zaquizami es el ultimo cuarto de la casa,
estrecho, incobmodo y sucio);

“El hombre iracundo levanta contiendas y
el furioso muchas veces peca” Proverbios
29: 22 (que vale también para las mujeres);

gue conlleva su propio castigo:
“Es cierto que al necio la ira lo mata” Job
S 2a;

“El de grande ira llevara la pena y si usa
de violencias, anadira nuevos males”
Proverbios 19: 19;

“Como ciudad derribada y sin muro es el
hombre (también la mujer) cuyo espiritu
no tiene rienda” Proverbios 25: 28;

y puede aislarnos de nuestros semejantes y precipitarnos en una terrible
soledad e incomunicacion:
“En su secreto no entre mi alma, ni mi
honra se junte en su compafiia, que en su
furor mataron varén y en su voluntad
arrancaron muro” Génesis 49: 6;

“No te entrometas con el iracundo, ni te
acompafies con el hombre de enojo,
porgue no aprendas sus maneras y tomes
lazo para tu alma” Proverbios 22: 24-25.

Por ser malos la ira y el enojo, deberiamos orar con especial dedicaciéon y fe
para que el Sefior nos dé la victoria sobre ellos y estar dispuestos, prontos y
alertas para resistirlos en todo tiempo y circunstancia, confiados en la gracia de
nuestro buen Dios y plenamente persuadidos de lo malos que son la ira y el
enojo. En nuestras oraciones para vencerlos debemos tener presente que
necesitamos especial gracia para dominar la manifestacion externa de esta
pasion y su presencia en nuestra mente y corazén. Como antes dije, si nos
damos cuenta de que algo nos enfurecera y logramos orar antes de que estalle
la ira, serd imposible que seamos dominados por ella. Esto es dificilisimo, pero
posible por la gracia de Dios, que nos advierte interiormente por su Espiritu
Santo y la conviccién poderosa de que la ira y el enojo son muy malos y
pecaminosos.

VOCES Y MALEDICENCIA. “Voces” se refiere a “vociferacion” o
“griterio”. “Maledicencia” es, literalmente, “blasfemia”, pero en este caso se
refiere a “hablar en forma gravemente injuriosa contra una persona”, conclusion
debida al contexto.

Esta es la manifestacion verbal de la ira y el enojo. Lo primero se refiere
al estallido de la ira expresada en voz alta y destemplada, para que se oigan



bien las quejas y recriminaciones y se sepa la molestia que experimenta el
iracundo. Es una reaccion normal de quien esta fuera de si, sin autocontrol, el
elevar la voz descomedidamente y sin consideracion con nada, ni con nadie,
sin que le importe cuanto pueda herir, a veces a seres muy queridos, ni que
pueda perturbar y hasta destruir su familia, la armonia conyugal o la obra del
Sefior, especialmente escandalizando a los nuevos o a los mas débiles. El
iracundo despliega una especial habilidad para escoger las palabras mas
hirientes 0 que puedan causar mas dolor, pero lo hace sin razonar. Es el diablo
que saca a la luz lo mas sucio de la mucha basura acumulada en el
subconsciente de todo ser humano. Si un iracundo puede controlar su lengua y
callar en vez de gritar habréd dado el principal paso para dominar su ira, porque
una ira que no se expresa a gritos tiende a apagarse rapidamente. Por eso un
creyente debe orar y esforzarse para callar cuando esta airado o en peligro de
airarse y el que trata con un iracundo debe recordar siempre Proverbios 15: 1y
25: 15b:

“La blanda respuesta quita la ira, mas la

palabra aspera hace subir el furor...la

lengua blanda quebranta los huesos”,

pero esa blanda respuesta tiene que ser con amor y sinceridad. La ira necesita
algo contra lo cual estrellarse, algo que golpear, y cuando no lo encuentra,
aungue al principio esto pueda acrecentar el furor, termina por calmarse. Nunca
debemos olvidar que para una airada pelea se necesitan dos, a lo menos.
Nadie puede pelear solo.

Hay que evitar también la conducta diabdlica del que sabe que alguien
es iracundo y le provoca deliberadamente, o del que responde con aparente
blandura, pero en realidad con hipocresia, con ironia mordaz y provocativa, lo
gue estad muy lejos de corresponder al consejo de Proverbios 15: 1.

La maledicencia es el hablar difamatorio, insultante y ofensivo contra
alguien con quien se estd enojado, a espaldas de éste. Si consideramos que
esta maledicencia es propia del cobarde que no se atreve a enfrentar cara a
cara a aquel con quien esta resentido, justa o injustamente, quien con su
maledicencia procura destruir la estimacion, la reputacion, el respeto o el amor
gue otros puedan sentir por la persona aborrecida y transmitirles su propio
resentimiento, odio, rencor o molestia, el cual proviene indudablemente de que
el maldiciente no ama a la victima del veneno de su lengua, comprenderemos
por qué debemos resistirnos a caer en cualquier forma de maledicencia,
apelando a todo el poder del Sefior, con el cual contamos, si somos sus hijos, y
a toda nuestra conviccion y fuerza de voluntad por una parte, y por otra, para
negarnos ENERGICAMENTE a escuchar al malediciente.

Si nadie se prestara para escuchar a los maledicientes y, por el
contrario, les reprendiera, se acabaria esta plaga en la vida de la iglesia, en
particular, y de la sociedad, en general, aunque reprender a un malediciente
tendra habitualmente como consecuencia convertirnos en blanco también de su
enojo y maledicencia.

Debe tenerse presente ademas que el enojo del maldiciente se puede
deber a la envidia, que siente como un insulto personal no tener lo que otro
tiene, sea material, intelectual, moral o espiritual, en cuanto a habilidades y
destrezas.



Mateo 18: 15-17 nos ensefila cOmo tiene que actuar un creyente que
considera que otro creyente se ha portado mal con él:

“Por tanto, si tu hermano pecare contra ti,
vé y redarguyele entre ti y él SOLO. Si te
oyera, has ganado a tu hermano. Mas si
no te oyere, toma aun contigo uno o dos,
para que en boca de dos o tres testigos
conste toda palabra. Y si no oyere a ellos,
dilo a la iglesia (al Consistorio, que la
gobierna y representa) y si no oyere a la
iglesia, tenle por étnico (extranjero, no
cristiano) y publicano (muy pecador);

Levitico 19: 17 dice con qué espiritu se debe corregir al que se porta mal, y que
debe ser corregido, porque no se puede ignorar su mal comportamiento, ya que
eso revelaria falta de amor hacia él:

“No aborreceras a tu hermano en tu
corazén; ingenuamente reprenderas a tu
préjimo y no consentiras sobre él
pecado’;

Galatas 6: 1 nos pone en guardia sobre nuestra propia debilidad:

“Hermanos, si alguno fuere tomado en
alguna falta, vosotros, que sois
espirituales, restaurad al tal con el espiritu
de mansedumbre, considerandote a ti

mismo, porque td no seas también
tentado”

y Mateo 5: 39-41 nos ensefia que es tan malo guardar rencor, que seria
preferible actuar como dice alli, con todo lo evidentemente impropio que
resulta, antes que permitir que tal rencor o enojo se anide en nuestro corazon:

“Mas yo os digo: No resistais al mal, antes
a cualquiera que te hiriere en tu mejilla
diestra vuélvele también la otra; y al que
guisiere ponerte a pleito y tomarte la ropa,
déjale también la capa; y a cualquiera que
te cargare por una milla, vé con él dos”.

¢, Obedeceremos la palabra del Sefior o preferiremos seguir siendo como nos lo
dicta nuestro viejo hombre? Oigamos estas solemnes advertencias al respecto:

“El hombre que reprendido endurece la
cerviz, de repente serd quebrantado, ni
habra para él medicina...La sabiduria
clama de fuera, da su voz en las plazas,



clama en los principales lugares de
concurso; en las entradas de las puertas
de la ciudad dice sus razones: ¢Hasta
cuando, oh simples, amaréis la simpleza y
los burladores desearan el burlar y los
insensatos  aborreceran la ciencia?
Volveos a mi reprension: he aqui yo os
derramaré mi espiritu y os haré saber mis
palabras. Por cuanto llamé y no quisisteis,
extendi mi mano y no hubo quien
escuchase, antes desechasteis todo
consejo mio y mi reprension no quisisteis.
También yo me reiré en vuestra calamidad
y me burlaré cuando os viniere lo que
teméis, cuando viniere como una
destruccién lo que teméis y vuestra
calamidad llegare como un torbellino,
cuando sobre vosotros viniere tribulacion
y angustia. Entonces me llamardn y no
responderé, buscarme han de mafana y
no me hallaran, por cuanto aborrecieron la
sabiduria y no escogieron el temor de
Jehova, ni quisieron mi consejo Yy
menospreciaron toda reprension mia.
Comeran, pues, del fruto de su camino y
se hartardn de sus consejos, porgue el
reposo de los ignorantes los matara y la
prosperidad de los necios los echara a
perder. Mas el que me oyere habitara
confiadamente y vivira reposado, sin
temor de mal” Proverbios 29: 1; 1: 20-33.

En relacidbn con estos pecados de la lengua, la vociferacion y la
maledicencia, dice Findlay: “Estos pecados de palabra eran corrientes en la
sociedad pagana e indudablemente algunos lectores de la carta encontrarian
dificil renunciar a ellos. Especialmente dificil era esto cuando los cristianos
sufrian toda clase de agresiones a mano de sus vecinos paganos y sus
antiguos amigos. Cuesta una lucha severa permanecer en silencio y “poner
guarda a la boca” bajo fieros y maliciosos ataques y vituperios. No volver nunca
mal por mal, maledicencia por maledicencia y, al contrario, bendecir, era una
de las lecciones mas dificiles de aprender para la carne y la sangre”.

Es evidente que estas malas pasiones no deben existir entre miembros
de una misma familia y, de la misma manera, puesto que la iglesia es
verdaderamente una familia, estos pecados tan malvados y destructivos, como
son la amargura, la ira, el enojo, la vociferacién, la maledicencia y la maldad,
deben ser enérgicamente combatidos y quitados (yo diria, arrancados) de
nuestras vidas.



Versiculo 32:
“Antes sed los unos con los otros
benignos, misericordiosos, perdonandoos
los unos a los otros, como también Dios
os perdoné en Cristo”.

“Antes sed los unos con los otros benignos”. El gran vacio dejado
por la erradicacion de la maldad y su cortejo de pasiones malvadas debe ser
llenado con virtudes cristianas, es decir, no virtudes naturales, sino producidas
sobrenaturalmente por el Espiritu Santo en nosotros. En vez de ser malos entre
nosotros, debemos ser benignos.

“BENIGNIDAD” es afabilidad, amabilidad, buena voluntad o afecto,
inclinacién a hacer el bien y blandura o apacibilidad de genio. Asi como uno se
acostumbra a ser &spero, a actuar con malos modos, con brusquedad,
desabridamente y a contestar y a hablar descortésmente, asi debemos poner
un especial empefio, con oracion, en adquirir el habito de ser corteses, afables,
amables; hay que aprender a pedir todo por favor; a decir: “con permiso”; a dar
gracias por cualquier servicio recibido, por pequefio que sea; a escuchar con
atencion e interés no fingido a los demas; a ser carifiosos con todos. Esto debe
ser inculcado a los nifios, especialmente con el ejemplo, desde su mas tierna
edad. Mientras mayor sea el amor que llene nuestro corazon, mas facil sera
esta tarea de fundamental importancia.

No hay que olvidar que amar de verdad es “dura tarea”, por lo cual
requiere que pongamos todo nuestro empefio y fe en esta tarea, aferrados,
dependiendo estrechamente del Sefior para ello. Su fruto sera paz y gozo y la
honra de nuestro Dios, Sefor y Salvador. Ser benignos por amor no es tarea
para cristianos frivolos y tibios, sino para los que desean y se esfuerzan
ardientemente por llenarse de toda la virtud de Dios.

“MISERICORDIOSOS” o “compasivos”, es decir, que sientan ternura y
lastima por las desgracias, trabajos, males o miserias ajenas, lo que se traduce
en una calida simpatia hacia los que sufren. Aunque los cristianos debemos
compadecernos sinceramente de todo el mundo, aqui se refiere a la compasién
por nuestros hermanos en la fe, como se nos ordena en Romanos 12: 13a:

“Comunicando a las necesidades de los
santos...”

y se ilustra en | Corintios 12: 26a:
“Por manera que si un miembro padece,
todos los miembros a una se duelen...”

El hecho de que la misericordia sea un sentimiento no significa que deba ser
inactiva; al contrario, si la misericordia es genuina, nos impulsara a hacer algo
para consolar o aliviar el dolor de nuestros hermanos, que sentimos como
propio:
“Y si el hermano o la hermana estan
desnudos y tienen necesidad del
mantenimiento de cada dia y alguno de



vosotros les dice: Id en paz, calentaos y
hartaos, pero no les diereis las cosas que
son necesarias para el cuerpo ¢Qué
aprovechara? Santiago 2: 15-16;

“Mas el que tuviere bienes de este mundo
y viere a su hermano tener necesidad y le
cerrare sus entrafias ¢como esta el amor
de Dios en é1? | Juan 3: 17.

La iglesia tiene entre sus oficiales a los diaconos, que se ocupan de la
obra de misericordia de ella, en razén de su oficio, que es un ministerio para
toda la vida. Por eso deben ser especialmente reconocidos por su compasion,
la que deben ejercer con mucho tino y sabiduria. Pero ademas, a ellos esta
especialmente encomendado el estimular la compasion préctica de los
creyentes. Ningun hijo de Dios debe escudarse en el ministerio de los diaconos
para eludir su propia responsabilidad de ser misericordioso con sus hermanos y
todos deben colaborar cordialmente en la labor de los diaconos, dando dinero,
alimentos y especies y consolando y visitando a los afligidos, enfermos y
necesitados, especialmente cuando los diaconos lo soliciten.

‘PERDONANDOOS” los unos a los otros, como también Dios os
perdond en Cristo. “Uno de los modos mas notables como se manifiesta una
benignidad y misericordia verdadera es el perdon. Entre los inconversos es
comun que uno injurie a otro y éste replique con otro insulto, en lo posible peor
que el recibido. Los redimidos, en cambio, deben perdonarse entre si toda
injuria y mal comportamiento, siguiendo el modelo y ejemplo de nuestro Padre
celestial, que nos perdon6 en Cristo, lo que corresponde a lo dicho en I
Corintios 5: 19a:

“Porque ciertamente Dios estaba en Cristo
reconciliando el mundo a si, no
imputandole sus pecados...”

El término “mundo” aqui es el mismo que se usa en | Juan 2: 2:

“Y él es la propiciacion por nuestros
pecados y no solamente por los nuestros,
sino también por los de todo el mundo”,

por lo cual sabemos que la obra redentora de Cristo, que hace posible el
perdon de Dios, es para todos los seres humanos, sin distincion, elegidos y no
elegidos. Sin embargo, aunque todos los seres humanos estamos perdonados
en principio, por los méritos infinitos de Cristo, no todos reciben el perdon
efectivo, porque para ello es necesario el arrepentimiento verdadero, la fe
sincera en Cristo y en su obra consumada en la cruz y en la resurreccion y la
recepcion efectiva del Sefior en el corazén:

“Mas a todos los que le recibieron dioles
potestad de ser hechos hijos de Dios, a
los que creen en su nombre” Juan 1: 12;



“He aqui, yo estoy a la puerta y llamo, si
alguno oyere mi voz y abriere la puerta,
entraré a él y cenaré con él y él conmigo”
Apocalipsis 3: 20.

Pero hay muchos que no quieren dar estos pasos de fe, incluso a veces
teniendo y dando testimonio del poder transformador del evangelio. Solo los
que lo hacen son efectivamente perdonados, por lo cual se convierten en
verdaderos hijos de Dios y pueden gozar de su confianza y de intima comunion
con él.

Este es el modelo del perdon del cristiano: en principio debemos
perdonar siempre, a todos y cualquier ofensa o perjuicio personal que
recibamos de otros, cristianos y no cristianos, lo que se debe expresar en
ausencia de rencor y de espiritu vengativo, como Jesus:

“Y Jesus decia: Padre, perdénalos, porque
no saben lo que hacen...” Lucas 24: 34,

y Esteban:

“Y puesto de rodillas, clamé a gran voz:
Sefior, no los imputes este pecado...”
Hechos 7: 60.

Ademas, debemos estar prontos y tener voluntad sincera de volver al ofensor a
nuestra confianza, si se dan las condiciones para ello. Estas condiciones son la
confesion y el pedir perddén el ofensor (cuando es cristiano). Sin esto no
podemos ni debemos devolverle la confianza, ni volverlo a una estrecha
relacion con nosotros, porque asi procede nuestro Padre celestial.
En Mateo 18: 21-22, Jesus le ensefio a Pedro que debia perdonar
siempre:
“Entonces Pedro, llegandose a él, dijo:
Sefior ¢cuéntas veces perdonaré a mi
hermano que pecare contra mi? ¢hasta
siete? Jesus le dice: No te digo hasta
siete, mas aun hasta setenta veces siete”.

En Mateo 18: 23-34 nos ensefia con singular energia y elocuencia a considerar
pequefiisimas las faltas contra nosotros, que son fallas de dos personas de la
misma naturaleza, pecadores y defectuosos ambos, en relacion con las que
nosotros cometemos contra nuestro Dios, Creador y Duefio, infinito,
perfectamente bueno, justo y santo, lo que debe inclinarnos al perdén (lo que
se debia al rey era el equivalente de unos diez millones de délares; lo que se
debia al consiervo jsélo dieciséis dolares!)



En Mateo 18: 35:
“Asi también hara con vosotros mi Padre
celestial, si no perdonareis de vuestros
corazones cada uno a su hermano sus
ofensas”;

Marcos 11: 26:

“Porque si vosotros no perdonareis,
tampoco vuestro Padre que esta en los
cielos perdonara vuestras ofensas”;

y Mateo 6: 14-15:
“Porque si perdonareis a los hombres sus
ofensas, os perdonara también a vosotros
vuestro Padre celestial. Mas si no
perdonareis a los hombres sus ofensas,
tampoco vuestro Padre os perdonara
vuestras ofensas”

nos dice el Sefior que es condicion necesaria, aunque no suficiente, que
nosotros perdonemos a los que nos ofenden o maltratan, para que él también
nos perdone. Esto quiere decir que si nosotros no perdonamos a nuestros
semejantes no podemos esperar, ni pedir Que Dios nos perdone, ni nos
perdonard, porque es hipocresia pedir perdon a Dios por pecados grandisimos,
a causa de la suprema majestad de aquel contra quien los cometemos, y no
estar dispuestos de corazdon a perdonar las relativamente pequefias faltas de
los demas contra nosotros. Los matrimonios cristianos y todos los que tienen
una estrecha relacion entre si deben aprender y practicar esto en forma muy
especial y no exagerar respecto a faltas sin importancia, aunque siempre
debemos estar muy atentos a nuestro engafioso corazén.

Debe tenerse presente que a la luz de muchos otros pasajes de la Biblia,
tales como Lucas 13: 3, Juan 3: 16; Efesios 2: 8: | Juan 1: 9, etc., el hecho de
gue nosotros perdonemos a nuestros semejantes no basta (no es condicién
suficiente) para que Dios nos perdone. Esto vale tanto para el perddon en
general, por el cual recibimos la vida eterna, como para el perdén en particular,
por el cual necesitamos ser restaurados a la comunién con Dios cada vez que
pecamos. En relacién con no querer perdonar, es decir con ser implacables, lo
que pone al que se comporta asi junto con los paganos henchidos de maldad
de Romanos 1: 28-32, hay que volver a destacar las palabras de nuestro Sefior
en Mateo 7: 24-27:

“Cualquiera, pues, gque me oye estas
palabras y las hace le compararé a un
hombre prudente, que edific6 su casa
sobre la pefiay descendio lluvia y vinieron
rios y soplaron vientos y combatieron
aguella casa y no cay0, porque estaba
fundada sobre la pefa. Y cualquiera que
me oye estas palabras y no las hace le
compararé a un hombre insensato, que



edificd su casa sobre la arena y descendio
[luvia y vinieron rios y soplaron vientos e
hicieron impetu en aquella casa y cayo0 y
fue grande su ruina”.

iNo las desoigamos!

Notemos finalmente, en relacion con este versiculo 32, que la cruz de
Cristo no sélo es el centro de la teologia, es decir, la doctrina basica por
excelencia, sino también de la ética o de la moral cristiana: el sacrificio del
Calvario es el fundamento de nuestra salvacion y también la norma y el
incentivo para nuestro comportamiento como genuinos hijos de Dios.



