CAPITULO 4: 1 - 12.

. EXHORTACIONES A LOS QUE RECIBEN LA GRACIA. 4: 1 a 6: 20.

1.- Exhortaciones a la unidad cristiana. 4: 1-16.

Asi como en la Epistola a los Romanos Pablo dedica los capitulos 1 al
11 a una exposicion doctrinal profunda y muy consistente, termina esa seccion
con el jubiloso himno de alabanza que acabamos de leer y luego dedica los
capitulos 12 al 15 a las implicaciones practicas de lo doctrinal, asi también en
la Epistola a los Efesios ha tratado en los capitulos 1 al 3 doctrinas cardinales
de la fe cristiana, ha terminado esa seccion con el himno de alabanza de 3: 21 -
22 y procederd ahora a referirse a la aplicacion de aquellas doctrinas a la vida
practica.

Este esquema general es muy comun en las cartas de Pablo, pero no
por eso hay que pensar que es un esquema rigido que utiliza mecanicamente,
como un autémata. En realidad las partes doctrinales de sus apistolas abundan
en inferencias practicas y las partes practicas son reforzadas con referencias
continuas a las grandes verdades de la fe. Es, por eso, un completo error creer
gue solo porque un escrito no sigue tal esquema no es de Pablo. Los seres
humanos somos muy complejos y pueden existir multiples razones que en un
caso particular nos hagan actuar de un modo diferente a lo habitual.

El esquema que sigue Pablo generalmente es el resultado de un hecho
de importancia fundamental: “que la doctrina cristiana, aceptada de corazon,
debe producir sus frutos en la vida practica” (Bonnet y Schroeder). Asi como
todo fruto proviene naturalmente del arbol que lo produce, asi la vida cristiana
debe ser el resultado normal de lo que creemos de verdad. De modo que
cuando algo falla en nuestra conducta es porque hay alguna falla en nuestra fe,
que puede ser superficialidad, descuido, conviccibn meramente mental e,
incluso, lisa y llanamente, incredulidad e irregeneracion.

Sin embargo, la verdad no produce santidad automéaticamente. La
santidad se va desarrollando en nosotros s6lo mediante rudos e incesantes
combates, a través de tentacion continua. Solemos ser inconsecuentes cuando
se trata de negarnos a nosotros mismos y de no seguir nuestras propias
tendencias e inclinaciones. Por eso en esta segunda seccion Pablo desciende
hasta el detalle insignificante, para que no ocurra que no nos demos cuenta de
los resultados o aplicaciones que debe tener en nuestra conducta de cada
momento lo que creemos de verdad.

Versiculo 1.
“Yo, pues, preso en el Seior, os ruego que andéis como es
digno de la vocacion con que sois llamados”.

“Yo, pues, preso en el Seior, os ruego”. En el original, “ruego” esta al
comienzo, por lo cual es muy enfatico: Desea tan intensamente la gloria de
Dios promovida por el bien espiritual de los creyentes, que no manda o impone
arbitraria o tiranicamente, sino que ruega con inmensa ternura, pero también
con mucha fuerza, como si dijeramos: “A son de trompeta”.



“Pues”: “en vista de lo dicho anteriormente”. No tiene importancia si se refiere
a todo lo tratado en los primeros tres capitulos o sélo a 3: 21. Lo que si importa
es que este “pues” indica una conclusion extremadamente importante, como el
“asi que” de Romanos 12. 1; (“Asi que, hermanos, os ruego por las
misericordias de Dios, que presentéis vuestros cuerpos en sacrificio vivo,
agradable a Dios, que es vuestro racional culto”).

Esta conclusion es que la doctrina, creida de corazon, tiene que producir
su efecto en la vida: la conducta recta y buena es el resultado de la fe
verdadera, asi como la higuera produce higos. “Los deberes siempre se basan
en doctrinas, el credo determina la conducta, la fe se manifiesta en la vida”
(Erdman). Pero la verdad no produce santidad automaticamente, aunque es su
fundamento necesario: La santidad se desarrolla mediante la victoria en
combates incesantes, en medio de pruebas y tentaciones continuas, vencidas
por la gracia de Dios, mediante la fe, con la cual colaboramos con nuestra
sincera aceptacién de la voluntad de Dios y nuestra obediencia.

Como somos inclinados a actuar inconsecuentemente, es decir, en
oposicién o desacuerdo con lo que profesamos creer, cuando se trata de
obedecer renunciando a nosotros mismos o negandonos a nosotros mismos y
contrariando nuestras inclinaciones naturales, el apdstol procede a precisar
hasta en los menores detalles los resultados o implicaciones morales de las
grandes doctrinas expuestas en los primeros tres capitulos.

“Preso en el Sefor”:

Por segunda vez recuerda y apela a su condicion de prisionero (3:1). El
original dice: “el prisionero, es decir, el prisionero por excelencia, aquél cuyas
cadenas eran conocidas por toda la Iglesia y hasta en el palacio imperial (“Y
quiero, hermanos, que sepais que las cosas que me han sucedido, han
redundado mas en provecho del evangelio, de manera que mis prisiones han
sido célebres en Cristo en todo el pretorio y a todos los demas y muchos
hermanos en el Sefior, tomando &nimo con mis prisiones, se atreven mucho
mas a hablar la palabra sin temor” Filipenses 1: 12-14)”.

Es prisionero “en el Sefor’. no quiere decir que era un preso por estar
en el Sefior, como si todos los que estan en Cristo fueran prisioneros, sino por
causa del Sefor y de su obra, por su dedicacién a él, como una especie de
comunion de sufrimientos con el Sefior. Es por causa del servicio de Cristo que
esta encadenado noche y dia a un soldado romano, pero soporta esa pesada
cadena alegremente por amor a Cristo y a su pueblo: “se gloria en sus cadenas
mas que un rey en su corona” (Teodoro). Este encarcelamiento, que le impedia
ministrar mediante su presencia fisica a las iglesias, le daba mucha fuerza a su
mensaje escrito, de modo que no menciona repetidamente este hecho para
despertar compasion, sino para dar mas peso o autoridad a su exhortacién,
como siempre ocurrira con los que sufren por el Sefor. Consideremos, por
ejemplo, el caso de Nicolas Khrapov, de la Iglesia Subterranea de la ex Unién
Soviética, en tiempos del gobierno comunista, quien fue arrestado la tltima vez
(después de varios arrestos anteriores) el 3 de marzo de 1980. Seis semanas
después fallecio su esposa y el 16 de noviembre de 1982, mientras todavia
permanecia en prision, fue él también a las mansiones celestiales, a los
sesenta y ocho afos de edad. Esto le da gran autoridad al siguiente testimonio:



“Un dia, durante una requisa en el campo de concentracion, los oficiales
me preguntaron: ¢ Tienes algun libro? Pensé un instante y luego respondia. Si,
tengo tres libros muy valiosos. Se sorprendieron mucho y quisieron registrarme
inmediatamente, pero les dije: Por mas que hagan todo lo posible, no pueden
confiscar estos libros. El primero es la Biblia, que he leido desde mi nifiez y
estd en mi corazén, de donde no me la pueden quitar. El segundo libro es el
Libro de la Vida, que esta en el cielo, alli est4 escrito mi nombre. No pueden
confiscarlo, porque no esta en la tierra, sino en el cielo, en el trono de Dios. El
tercer libro es el de mi propia vida cristiana y en él esta la historia de todo
aguello por lo cual he atravesado. Quiero servir a Dios con todo mi corazon
hasta el dia que él me llame para ir al cielo. Gracias a Dios que a pesar de las
continuas dificultades nuestras iglesias estan creciendo. Y gracias a Dios
también que las filas estdn siendo completadas con muchos jovenes que
aprecio tanto. jQué el nombre de Dios sea santificado y que venga su reino y
gue su voluntad sea hecha en la tierra como en el cielo!”.

¢, Podemos nosotros testificar con igual fuerza?

Esta circunstancia dura en su vida demostraba la importancia efectiva
gue tenian las doctrinas e instrucciéon que Pablo habia dado a las iglesias,
puesto que permitian soportar y justificaban tales padecimientos. En otras
palabras: Esta preso por una gran causa, una causa que justifica sufrir asi.

Hay que hacer presente que Pablo no buscaba el sufrimiento, en este
caso, el encarcelamiento, en forma voluntaria, pero cuando se producia, en la
providencia de Dios, lo aceptaba con gozo por ser tenido por digno de sufrir por
el Sefior; lo aceptaba por causa de la justicia, porque de ellos es el reino de los
cielos. Bienaventurados sois cuando 0s vituperaren y 0s persiguieren y
dijeren de vosotros todo mal por mi causa, mintiendo. Gozaos y alegraos;
porque vuestra merced es grande en los cielos, que asi persiguieron a los
profetas que fueron antes de vosotros” Mateo 5: 10-12. Asi pues, aunque
sea menos importante, Pablo menciona también su encarcelamiento, para que
la consideracion acerca de sus sufrimientos y sus duros sacrificios produzca en
sus lectores el mismo sentimiento y les dé animo para soportar las duras
pruebas inseparables de la vida cristiana.

“Que andéis como es digno de la vocacién con que sois llamados”.

Esta vocacién o llamamiento es la posicion que tenemos ante Dios por
haber creido y aceptado efectivamente a Cristo como nuestro Salvador,
posicién que ha sido expuesta en los capitulos anteriores de esta carta:

a) Hemos sido llamados por el Espiritu Santo, mediante la Palabra de
Dios, para participar de la gracia de Dios;

b) Hemos sido sellados con él y disponemos de su omnipotencia;
c) Somos parte de la Iglesia, de la hermandad de todos los salvados;

d) Tenemos el privilegio de revelar, de dar a conocer, las virtudes de
Cristo y de predicar el evangelio a todo el mundo;

e) Compartimos la gloria eterna del Sefior.



En una palabra, nuestra vocacion es ser HIJOS DE DIOS, ya que uno de
los aspectos principales de nuestra salvacion es que el Altisimo ha prometido
ser nuestro Dios: “Y oi una gran voz del cielo que decia: He aqui el
tabernaculo de Dios con los hombres y morara con ellos y ellos seran su
pueblo y el mismo Dios sera su Dios con ellos” (Apocalipsis 21:3); Mirad
cual amor nos ha dado el Padre, que seamos llamados hijos de Dios...” (I
Juan 3:1).

Esto no significa que estamos llamados a ser hijos de Dios en el mismo
sentido en que Jesucristo es Hijo de Dios, porque en su caso “Hijo de Dios” es
sinénimo de “Dios”. Nosotros no somos llamados a ser dioses, sino a integrar la
familia de Dios, de la cual Cristo es el Primogénito y el hermano mayor.

Como hemos sido llamados a ser hijos, nuestra conducta debe expresar
esa relacion filial. Tenemos que vivir de acuerdo con una filiacion tan alta,
sirviendo como hijos, no como esclavos llenos de temor, que creen que Dios es
un amo cruel, que quiere castigarlos y dafarlos, como un tirano (Lacy). Como
hijos somos libres (“Y el siervo no queda en casa para siempre, el hijo
queda para siempre. Asi que, si el Hijo os libertare, seréis verdaderamente
libres” Juan 8: 35, 36), libres del poder del pecado, asi como de su culpa,
libres de ritos y ceremonias, libres de poder eclesiastico o civil arbitrario,
tiranico u opuesto a Dios. Servimos a Dios como hijos en la casa de su padre,
por amor, no por temor.

El significado figurado de “andéis” es bien conocido: se refiere al
comportamiento diario, habitual, a aquello que es mas comun en la experiencia
cotidiana. La imagen evoca entonces a uno que avanza cuidadosamente, paso
a paso. Todo esto se relaciona con la “rutina comun, la tarea diaria” (Erdman).
Es decir, el comportamiento digno de hijos de Dios a que hemos sido llamados
debe manifestarse no sélo en los grandes asuntos de la vida, sino en todo
aspecto de ella, incluso en los pequefios actos y deberes de cada momento.

La importancia de esto se aprecia por el hecho de que esta exhortacion
es la introduccion a los tres capitulos siguientes, que, en el fondo, no son sino
el desarrollo y la aplicacién de esta idea y, en segundo lugar, por los muchos
pasajes paralelos que encontramos en toda la Biblia, como, por ejemplo:

“Los que a Jehova amais, aborreced el mal” Salmo 97: 10a;

“No pondré delante de mis ojos cosa injusta” Salmo 101: 3a;

“Guardate que no haya en tu corazén perverso pensamiento”

Deuteronomio 15: 9a;
“Para que andéis como es digno del Seior, agradandole en todo”
Colosenses 1: 10a:

“Solamente que converséis (os comportéis) como es digno del

evangelio de Cristo” Filipenses 1: 27a;
“Que nos salvé y llamé con vocacion santa” Il Timoteo 1: 9a;
“Y os protestabamos que anduviereis como es digno de Dios, que
os llamé a su reino y gloria” | Tesalonicenses 2: 12;

“... que nuestro Dios os tenga por dignos de su vocacion” Il
Tesalonicenses 1: 11; y, especialmente:

“El que dice que esta en él, debe andar como él anduvo” | Juan 2: 6.

A continuacion Pablo se refiere a este andar como es digno de nuestra
vocacion en cuatro aspectos de la vida:



a) En relacion con la unidad de la Iglesia (4: 2-16);

b) En relacion con nuestra pureza como miembros de la sociedad
humana (4:17 a 5:21);

c¢) En relacion con nuestra familia (5:22 a 6:9); y

d) En relacién con nuestra lucha como cristianos (6:10-20).

Versiculo 2:
Con toda humildad y mansedumbre, con paciencia,
soportando los unos a los otros en amor”.

No debe olvidarse que el tema de esta carta es: La iglesia el cuerpo de
Cristo. Por eso la primera consecuencia de andar como es digno de la vocacién
con que somos llamados se refiere a la Iglesia, a su unidad. Para esto es
esencial la humildad y la mansedumbre. Es decir, humildad y mansedumbre
perfectas producen perfecta unidad. Como aqui en la tierra siempre seran
imperfectas, la unidad de la Iglesia visible siempre serd imperfecta. Pero
debemos crecer en humildad y mansedumbre y asi crecera también la unidad
de la Iglesia.

Antes del advenimiento del cristianismo, ademas de que no se apreciaba
la humildad y la mansedumbre, se las consideraba defectos. El cristianismo las
ha exaltado, aunque el comun de la gente y, desgraciadamente, muchos
cristianos también siguen despreciandolas de hecho.

Como la pobreza DE espiritu, que es un modo de referirse a la torpeza y
la necedades, y la ambicion frecuentemente militan contra la unidad y se
cuentan entre los peores tropiezos para ella, Pablo se refiere primeramente a
sus contrarios: la humildad, que es pobreza EN espiritu, y la mansedumbre.

La humildad proviene de un sentido de dependencia como criatura y de
indignidad como pecador ante Dios, es decir, es la baja estimacion de nosotros
mismos “fundada en la conciencia de culpabilidad y debilidad y, como
consecuencia, la disposicion a no buscar la alabanza, ni que nuestra persona o
nombre sean notorios” (Lacy). Encontramos muchos pasajes biblicos que se
refieren a esto:

“¢ Cuanto menos el hombre, que es un gusano, y el hijo del hombre,
también gusano?” Job 25: 6;

“Oh Jehova, ¢qué es el hombre, para que de él conozcas? ;O el
hijo del hombre, para que lo estimes? El hombre es semejante a la
vanidad, sus dias son como la sombra que pasa” Salmo 144: 3-4;

“Porque ¢quién soy yo y quién es mi pueblo, para que pudiésemos
ofrecer de nuestra voluntad cosas semejantes? Porque todo es tuyo y lo
recibido de tu mano te damos” | Crénicas 29: 14,

“;Gloriarase el hacha contra el que con ella corta? ¢se
ensoberbecera la sierra contra el que la mueve? Como si el bordon se
levantase contra los que lo levantan, como si se levantase la vara: ¢no es
lefio?” Isaias 10: 15;

“Conozco, oh Jehova, que el hombre no es sefior de su camino, ni
del hombre que camina es ordenar sus pasos” Jeremias 10: 23;

“Y yo sé que en mi (es a saber en mi carne) no mora el bien...”
Romanos 7: 18.



La humildad sincera nos hace desconfiar de nosotros mismos y hasta
sentir disgusto de nosotros mismos Yy vigilar cuidadosamente nuestro
temperamento y nuestros motivos. No significa esto que ciega o hipdcritamente
nos autoconvenzamos de que somos inferiores en todo a los demas o que lo
digamos asi, sin creerlo, sino que tengamos una aguda conciencia de que, por
una parte, por muy habiles, diestros o capaces que seamos para hacer algo,
nunca lo haremos en forma perfecta y, por otra parte, de que siempre habra
otros que lo haran mejor que nosotros o, de que, aungque realmente superemos
a otros en algo, siempre esos otros nos superardn en otras virtudes o
capacidades.

El término original denotaba poco mas que debilidad, pero la virtud
cristiana implica gran fuerza de caracter, objetividad y claridad mental para
juzgarse a si mismo y a los demas, o para valorarse a si mismo y a los demas,
adecuadamente. Por lo tanto no implica apocamiento y derrotismo, sino: Yo no
puedo, pero “todo lo puedo en Cristo, que me fortalece”.

Se notara facilmente que la humildad se opone al egoismo, al amor
propio y a la autoestima, tan ensalzada por el humanismo en boga y en todo
tiempo por el hombre carnal. Nadie se engafie: no es humilde quien posee
mucho amor propio, tiene un elevado concepto de si mismo o una elevada
autoestima, ni tampoco es humilde el que jamas pide perddén definidamente, sin
excusas, por sus faltas. Pedir disculpas no es lo mismo: se piden disculpas
cuando se ha cometido un error involuntario. Cuando se ha cometido una falta
voluntaria lo Unico que corresponde es pedir perdon.

Podemos apreciar la enorme importancia que tiene la humildad a la vista
de Dios como expresion de nuestro andar como es digno de hijos de Dios por
el nimero de veces en que se nos exhorta a ser humildes o se enumeran las
bendiciones que proviene de ella:

“...delante de la honra esta la humildad” Proverbios 15: 33b;

“Antes del quebrantamiento se eleva el corazén del hombre y antes
de la honra es el abatimiento” Proverbios 18: 12;

“Porque el que ensalzare, sera humillado y el que se humillare ser&a
ensalzado” Mateo 23: 12;

“Dios resiste a los soberbios y da gracia a los humildes” Santiago
4:6;

“Humillaos delante del Senor y él os ensalzara” Santiago 4: 10;

“La soberbia del hombre le abate, pero al humilde de espiritu
sustenta la honra” Proverbios 29: 23;

“Y observando como escogian los primeros asientos a la mesa,
propuso una parabola a los convidado, diciéndoles: Cuando fueres
convidado de alguno a bodas, no te sientes en el primer lugar, no sea que
otro mas honrado que tu esté por él convidado y viniendo el que te llamé
atiyaél, te diga: Da lugar a éste y entonces comiences con vergienza a
tener el lugar ultimo, Mas cuando fueres convidado ve y siéntate en el
postrer lugar, porque cuando viniere el que te llamo te diga: Amigo, sube
arriba. Entonces tendréas gloria delante de los que juntamente se asientan
a la mesa. Porque cualquiera que se ensalza, sera humillado y el que se
humilla sera ensalzado” Lucas 14: 7-11;

“... cualquiera que se ensalza sera humillado y el que se humilla
sera ensalzado” Lucas 18: 14,



“Bienaventurados los pobres en espiritu, porque de ellos es el reino
de los cielos” Mateo 5: 3;

“Vestios pues, como escogidos de Dios, santos y amados, de
entrafias de misericordia, de benignidad, de humildad, de mansedumbre,
de tolerancia” Colosenses 3: 12;

“Nada hagais por contienda o por vanagloria, antes bien en
humildad, estimandoos inferiores los unos a los otros” Filipenses 2: 3;

“Digo pues por la gracia que me es dada, a cada cual que esta entre
vosotros, que no tenga mas alto concepto de si que el que debe tener,
sino que piense de si con templanza, conforme a la medida de fe que Dios
reparti6 a cada uno... Unanimes entre vosotros, no altivos, mas
acomodandoos a los humildes. No sedais sabios en vuestra opiniéon”
Romanos 12: 3, 16;

“Asi que, cualquiera que se humillare como este nifio, éste es el
mayor en el reino de los cielos” Mateo 18: 4;

“Cualquiera que recibiere este nino en mi nombre, a mi recibe y
cualquiera que me recibiere a mi, recibe al que me envio, porque el que
fuere el menor entre todos vosotros, éste sera el grande” Lucas 9: 48;

“Y dijo Samuel: Siendo tu pequeno en tus ojos ¢no has sido hecho
cabeza a las tribus de Israel...?” | Samuel 15: 17;

“La altivez de los ojos del hombre sera abatida y la soberbia de los
hombres sera humillada y Jehova solo sera ensalzado en aquel dia... Y la
altivez del hombre serd abatida y la soberbia de los hombres sera
humillada y solo Jehova sera ensalzado en aquel dia” Isaias 2: 11, 17;

“Igualmente, mancebos, sed sujetos a los ancianos y todos
sumisos unos a otros; revestios de humildad, porque Dios resiste a los
soberbios y da gracia a los humildes. Humillaos pues bajo la poderosa
mano de Dios, para que él os ensalce cuando fuere tiempo” | Pedro 5: 5-6;

“Ciertamente él escarnecera a los escarnecedores y a los humildes
dara gracia” Proverbios 3: 34;

“Porque asi dijo el Alto y Sublime, el que habita en la eternidad y
cuyo nombre es el Santo: Yo habito en la altura y la santidad y con el
quebrantado y humilde de espiritu, para hacer vivir el espiritu de los
humildes y para vivificar el corazén de los quebrantados” Isaias 57: 15;

“Llevad mi yugo sobre vosotros y aprended de mi, que soy manso y
humilde de corazén y hallaréis descanso para vuestras almas” Mateo 11:
29;

“Haya, pues en vosotros este sentir que hubo también en Cristo
Jesus, el cual, siendo en forma de Dios, no tuvo por usurpacion ser igual
a Dios, sin embargo se anonad6 a si mismo, tomando forma de siervo,
hecho, semejante a los hombres y hallado en la condicibn como hombre
se humillé a si mismo, hecho obediente hasta la muerte y muerte de cruz”
Filipenses 2: 5-8;

“Oh hombre, él te ha declarado que sea lo bueno y qué pida de ti
Jehova: solamente hacer juicio y amar misericordia y humillarte para
andar con tu Dios” Miqueas 6: 8;

“El deseo de los humildes oiste, oh Jehova, tu dispones su corazén
y haces atento tu oido” Salmo 10: 17;

“...Dios salvara al humilde de ojos” Job 22: 29;



“Porque Jehova toma contentamiento con su pueblo, hermoseara a
los humildes con salud” Salmo 149: 4;

“Los sacrificios de Dios son el espiritu quebrantado, al corazén
contrito y humillado no despreciaras tu, oh Dios” Salmo 51: 17;

“Mi mano hizo todas estas cosas y asi todas estas cosas fueron,
dice Jehova, mas a aquel miraré que es pobre y humilde de espiritu y que
tiembla a mi palabra” Isaias 66: 2;

“Encaminara a los humildes por el juicio y ensenara a los mansos
su carrera” Salmo 25: 9;

“Cuando viene la soberbia viene también la deshonra, mas con los
humildes es la sabiduria” Proverbios 11: 2;

“Riquezas y honra y vida son la remuneracion de la humildad y del
temor de Jehova” Proverbios 22: 4; etc.

iTreinta citas! Y sin duda que hay muchas més. jSi este hecho no toca
nuestro corazén, mostrandonos cuan grave es nuestra falta de humildad y que
constituye una gravisima falta en nuestro andar cotidiano, falta que debe y
puede ser corregida por el poder de Dios, entonces no hay esperanza alguna
de que lleguemos a conocer el gozo y la luz de andar como es digno de la
vocacion con que somos llamados!

Lo contrario de la humildad es la soberbia y el orgullo, que son
inherentes a la naturaleza humana caida. Por eso, solo la gracia de Dios,
obrando mediante la omnipotencia del Espiritu Santo en nosotros puede
hacernos humildes. Para crecer en humildad necesitamos antes que nada
conciencia de que fallamos, tal vez gravemente, en esto. El reconocimiento de
que no somos todo lo humildes que deberiamos ser es el primer e
indispensable paso para crecer en humildad. E inmediatamente después se
necesita la continua oracion de fe. El Espiritu Santo, que mora en nosotros nos
advertird siempre contra el orgullo y la soberbia y nos incentivara a la humildad.
Por eso, ademas de orar, tenemos que estar alertas para oir esa voz, que es
interior Y por la Palabra de Dios, y dispuestos a obedecerla. Es necesario
considerar continuamente nuestros defectos, fallas, caidas y limitada capacidad
propia y los méritos y capacidades ajenas, para no caer en la tentacion de
enaltecernos, todo esto objetiva y sinceramente, sin exagerar en uno u otro
sentido. De todos modos el orgullo natural es tan poderoso, que soélo la
omnipotencia divina nos puede hacer humildes. Sin embargos, se requiere que
nosotros estemos de acuerdo con nuestro Dios, para dejarnos humillar.

“El pecado (en este caso particular, el orgullo) es el enemigo de la nueva
naturaleza, tanto como lo es del alma del cristiano y su Unica seguridad
consiste en escuchar el llamado de la nueva naturaleza y clamar a Cristo para
que haga efectiva su victoria en nosotros. Asi se nos exhorta en Hebreos 4:
16: Lleguémonos pues confiadamente al trono de la gracia, para alcanzar
misericordia y hallar gracia para el oportuno socorro”.

Cuando mas necesidad tiene el alma es cuando esta bajo los asaltos de
pecados que ejercen mucha influencia sobre ella, cuando “la carne” codicia
contra el “espiritu, Pero es precisamente entonces cuando podemos contar con
la ayuda adecuada y oportuna de Cristo para tener socorro y alivio. La nueva
naturaleza suplica con suspiros y gemidos para que el creyente recurra a
Cristo. No tomarle en cuenta, con todas sus provisiones de gracia, cuando esta
llamandonos: “Abreme... porque mi cabeza esta llena de rocio, mis



cabellos de las gotas de la noche” (Cantares 5: 2) es despreciar los suspiros
del pobre prisionero, de la nueva naturaleza, que el pecado esta tratando de
destruir y es una terrible ofensa contra el Sefior.

Al comienzo, Dios provey6 a Adam y Eva con una gracia que estaba en
ellos mismos, pero ellos la desecharon y cayeron en la mas tremenda miseria.
Para que sus hijos no perecieran otra vez, Dios, en lugar de impartirles
PERSONALMENTE el poder para vencer el pecado y a Satanas, coloco su
gracia en OTRO, un “Tesorero” seguro: en Cristo, en quien sus vidas estan
seguras (“Porque muertos sois y vuestra vida esta escondida con Cristo
en Dios” Colosenses 3: 3). {Como nos mirara Cristo, si, en lugar de recurrir a
él, dejamos que el pecado entristezca nuestra conciencia, destruya nuestra paz
y dafie nuestra comunion! Eso no es sélo un pecado de debilidad, que no
podemos evitar, sino también una dolorosa afrenta a Cristo. Los medios para
ser preservados del pecado (el orgullo, en este caso) estan a la mano. Cristo
esta siempre a nuestro alcance. Esta siempre listo “para socorrer a los que
son tentados” (Hebreos 2: 18). jQuiera el Sefior que recurramos a €l cada
vez mas, diariamente, EN TODO! Entonces todos podremos decir: “Todo lo
puedo en Cristo que me fortalece” (Filipenses 4: 13). (A. W. Pink).

Es por su misericordia que Dios permite que suframos pruebas y
aflicciones, porque de ese modo nos “empuja” para ser humildes:

“Yo también habré andado con ellos en contra y los habré metido
en la tierra de sus enemigos y entonces se humillara su corazon
incircunciso y reconoceran su pecado” (Levitico 26: 41);

“Si yo cerrare los cielos, que no haya lluvia, y si mandare a la
langosta, que consuma la tierra, o si enviare pestilencia a mi pueblo, si se
humillare mi pueblo, sobre los cuales mi nombre es invocado y oraren y
buscaren mi rostro y se convirtieren de sus malos caminos, entonces yo
oiré desde los cielos y perdonaré sus pecados y sanaré su tierra” (Il
Crénicas 7: 13-14);

“Escuchad y oid; no os elevéis, pues Jehova ha hablado. Dad gloria
a Jehova Dios vuestro, antes que haga venir tinieblas y antes que
vuestros pies tropiecen en montes de oscuridad y esperéis luz y os la
torne sombra de muerte y tinieblas. Mas si no oyereis esto, en secreto
llorara mi alma a causa de vuestra soberbia y llorando amargamente se
desharan mis ojos en lagrimas, porque el rebafio de Jehova fue cautivo.
Di al rey y a la reina: Humillaos, sentaos en tierra, porque la corona de
vuestra gloria bajé de vuestras cabezas” (Jeremias 13: 15-18);

“Acuérdate de mi afliccion y de mi abatimiento, del ajenjo y de la
hiel. Tendralo ain en memoria mi alma, porque en mi esta humillada”
(Lamentaciones 3: 19-20).

¢,Cuantos de nuestros sufrimientos seran expresion de la buena mano
del Sefior para con nosotros, que quiere con ellos producir en nosotros esta
virtud excelentisima de la humildad?

Véase el caso de Moisés:

“Y fue ensefnado Moisés en toda la sabiduria de los egipcios y era
poderoso en sus dichos y hechos. Y cuando hubo cumplido la edad de
cuarenta afos, le vino voluntad de visitar a sus hermanos los hijos de
Israel. Y como vio a uno que era injuriado, defendiéndole e hiriendo al
egipcio, vengo al injuriado. Pero él pensaba que sus hermanos entendian



gue Dios les habia de dar salud por su mano; mas ellos no lo habian
entendido”.

“Toda la sabiduria de los egipcios”. Esto incluia una educacion que exaltaba
extraordinariamente el orgullo de casta. Pero Dios le humill6. Tuvo que huir y
vivio cuarenta aflos de obscuridad, al cuidado de unas pocas ovejas en el
desierto. ¢Cuantas veces se habré dicho: Y para esto estudié y me esforcé
tanto? Pero notemos el resultado de la disciplina de Dios:

“Entonces Moisés respondié a Dios: ;Quién soy yo para que venga
a faraén y saque de Egipto a los hijos de Israel?” (Exodo 3:11).

En todo verdadero regenerado siempre existira un anhelo, que puede
ser mas o menos fuerte, de ser humilde y un pesar sincero por cada acto o
pensamiento contrario a ese anhelo. Si a alguien esto no le importa, le tiene sin
cuidado o esta decidido a persistir en el orgullo sin estar dispuesto a librar
ningun combate verdadero por llegar a ser humilde ES MUY PROBABLE QUE
NO SEA SALVO, NO HAYA NACIDO DE NUEVO. Estas personas a lo mas
pueden sentir pesadumbre por los males que se acarrean a si mismos o a los
demas por su orgullo, pero no les importa que sea una ofensa contra su
Creador.

En todo lo dicho debe tomarse en cuenta y tenerse muy presente:

“Engafnoso es el corazén mas que todas las cosas, y perverso,
équién lo conocera?” Jeremias 17: 9.

Existe una estrecha relacién entre humildad y mansedumbre, ya que una
humildad verdadera se expresa principalmente en mansedumbre. La
mansedumbre es una disposicién suave, blanda, unida a fuerza de caracter,
por lo cual no debe ser confundida con debilidad.

Tuve un compafero de estudios que era extraordinariamente violento. A
la menor provocacién, aunque fuera completa y claramente inintencionada,
reaccionaba con inusitada violencia. Un dia se convirtié6 al Sefior y cambi6
completamente. Se encontraba en Asuncion, Paraguay, como misionero y alli
salia a predicar al aire libre, con un grupo de creyentes. En cierta ocasion,
mientras predicaban, un hombre comenzé a insultarlos y a procurar interrumpir
la predicacion por todo medio a su alcance. Entonces mi amigo se acerco al
hombre y con mucha energia le dijo: “Usted es un cobarde, actua asi como lo
estd haciendo, porque sabe que nosotros no le vamos a agredir’. jQué
contraste con su vida pasada! Esa es la mansedumbre que produce el Sefior:
firme, enérgica, pero pacifica.

En forma muy precisa, la mansedumbre es el fruto de una sumisién
completamente confiada en Dios y la benevolencia y dominio propio frente a las
provocaciones de los demas, que resultan de esa sumisién confiada: me
insultan, maltratan, calumnian, me ofenden y yo, en lugar de reaccionar con ira,
con violencia fisica o verbal, con rencor, remito la causa al que juzga todo
rectamente, quien ha prometido que velara por mi, que estara siempre
conmigo:

“Ten misericordia de mi, oh Dios, ten misericordia de mi, porque en
ti ha confiado mi alma y en la sombra de tus alas me ampararé, hasta que
pasen los quebrantos. Clamaré al Dios Altisimo, al Dios que me favorece.
El enviara desde los cielos y me salvara de la infamia del que me apura...”
(Salmo 57: 1-3).

Hay muchos otros salmos que expresan lo mismo.



Desafortunadamente, muy a menudo tomamos esas provocaciones en
nuestras propias manos y perdemos completamente de vista “al Dios que me
favorece”.

Dicho de otro modo, la mansedumbre es la disposicién de no irritarse, de
no buscar venganza ni desquite, de no hacer mal a otros. En Proverbios 16: 32
se destaca cuanta fuerza de caracter requiere esa conducta:

“Mejor es el que tarde se aira que el fuerte y el que se enseiorea de
su espiritu que el que toma una ciudad”.

Nuestro Sefior Jesucristo es el ejemplo mas excelente de esta
mansedumbre:

“Llevad mi yugo sobre vosotros y aprended de mi, que soy manso y
humilde de corazén y hallaréis descanso para vuestras almas” (Mateo 11:
29).

El tenia un completo dominio propio aun ante las peores vejaciones;
nunca retornaba maldicién cuando era maldecido; remitia su causa al que
juzga rectamente; perdoné y rogdé el perddon para los que lo mataban; era
valiente y tenia gran fuerza de caracter:

“Y acontecié que, como se cumplié el tiempo en que habia de ser
recibido arriba, €l afirmo su rostro para ir a Jerusalem” (Lucas 9: 51); “He
agui subimos a Jerusalem y el Hijo del hombre sera entregado a los
principes de los sacerdotes y a los escribas y le condenaran a muerte y le
entregaran a los gentiles” (Marcos 10: 32).

Sin embargo, su mansedumbre no era incompatible con la dura
reprension a los que la merecian:

“iAy de vosotros, escribas y fariseos, hipdcritas! Porque sois
semejantes a sepulcros blanqueados, que de fuera, a la verdad se
muestran hermosos, mas de dentro estan llenos de huesos de muertos y
de toda suciedad... jSerpientes, generacion de viboras! ;céomo evitaréis el
juicio del infierno?” Mateo 23: 27 y 33).

El que es manso piensa tan poco en sus derechos como el humilde en
sus meritos. Voluntariamente estd dispuesto a hacerse a un lado y dejar el
lugar a otros cuando NO HAY INTERESES MAS ALTOS que sus propios
derechos en juego. El manso igual que el humilde, esta contento con ocupar el
altimo lugar y parecer nadie a la vista de los demas.

Si hubiera més de esta mansedumbre en todos nosotros, serian
destruidas en germen muchas rencillas y contiendas, antes de brotar y serian
arrancadas muchas “raices de amargura”:

Seguid la paz con todos y la santidad, sin la cual nadie vera al
Sefior, mirando bien que ninguno se aparte de la gracia de Dios, que
ninguna raiz de amargura brotando, os impida y por ella muchos sean
contaminados” Hebreos 12: 14-15.

La unidad de la iglesia requiere humildad y mansedumbre como
fundamento basico y obligado. Todo sentido de que somos importantes, toda
ambicién de ocupar cargos para tener alguna clase de poder, toda ansia de ser
aplaudidos, asi como toda reaccion violenta y todo espiritu rencoroso y
vengativo deben ser aniquilados en nosotros, para que seamos instrumentos
de paz y unidad y, por lo tanto, instrumentos para la gloria de Dios, lo cual debe
ser nuestro propésito mas elevado en la vida y en la iglesia.

iQué ninguno de nosotros se engarfie: una persona iracunda, rencorosa,
vengativa o violenta no es mansa y si ho es mansa, no es humilde y Dios



resiste a los soberbios! No podemos esperar dos bendiciones tan preciosas de
Dios, como son la paz y el gozo si permitimos (y peor, si cultivamos) las plantas
venenosas del orgullo y de la falta de mansedumbre en nuestros corazones.
Podemos vivir asi, y realmente a menudo vivimos asi, pero eso no nos
permitird disfrutar del gozo del cielo que nuestro Padre quiere darnos ya ahora.

Todos sabemos cuan poderosa y devastadora es la pasion interior que
nos lleva a no ser mansos (y especialmente en los menos mansos). Es una
falla que hay que entregar al Sefior en oracion, confiando en la gracia que nos
ha dado y en el poder sin medida que est4 en nosotros, si somos hijos de Dios.
No hay que olvidar que hay que creer lo que dice Santiago 5: 16b:

“La oracidn del justo, obrando eficazmente, puede mucho”,
en vez de abandonarnos a la desesperacion y a la impotencia ante nuestro
caracter natural. Y luego, después de haber orado, y confiando en la
omnipotencia de Dios, que esta a nuestra disposicion, porque somos sus hijos,
tenemos que resistir al diablo con la Palabra de Dios. Asi puede el Sefior
aguietar nuestro espiritu y preservarnos de una reaccion violenta, injuriosa,
rencorosa o vengativa y si no lo hace, aunque sea con los pufios apretados, y
mordiéndonos los labios y con los ojos dilatados y brillantes de lagrimas y
llameantes de indignacién y rabia, callémonos y enseguida, en la “camara
secreta”, postrémonos ante el Sefior y derramemos nuestro corazon en
oracion. Basta una oracion sencilla, directa, con completa fe de que él lo hara,
porque esta es siempre su voluntad: jSefior, hazme manso!, jSefior, hazme
humilde! Esto hay que repetirlo cada vez que sea necesario, probablemente
hasta el final de nuestros dias en esta tierra. Sin falta, al fin, él derramara su
béalsamo en nuestros corazones y, apaciguados, volvera la paz y el gozo del
Sefior, que es nuestra fortaleza, y habremos subido un escalon mas en
nuestra vida cristiana. Habremos ganado una batalla, pero la lucha se
reanudard unay otra vez, mientras estemos en esta tierra.

“Con paciencia soportando los unos a los otros”. Pablo presenta
ahora el antidoto contra una causa de division diferente de la anterior (que eran
necedad y ambicion).

Se trata ahora de la impaciencia y del resentimiento, cuyo antidoto es la
paciencia, la tolerancia y, especialmente, el amor. Si sostenemos sinceramente
un alto ideal cristiano y nos juzgamos estrictamente a nosotros mismos,
podemos muy facilmente ser llevados a una conciencia muy sensible en
relacion con la maldad del mundo y del préjimo y esto a una actitud dura,
incomprensiva, parcial e injusta, que s6lo un amor grande y sincero puede
temperar. Ocurre también que las personas de naturaleza suave y tranquila,
qgue son reacias a condenar, suelen ser igualmente lentas para perdonar. De
ahi que sean tan necesarias estas virtudes que se ejercen en relacion con el
préjimo a diferencia de la humildad y la mansedumbre, que son también un
especial y maravilloso don del Espiritu Santo, pero que se refiere a nosotros
mMismMos.

Sin embargo, existe una estrecha relaciébn entre mansedumbre y
paciencia. Por eso el apdstol las une aqui.

Paciencia es la virtud que consiste en soportar sin alterarse los
infortunios, trabajos y otras dificultades o la demora en obtener lo que se desea
(que puede ser, precisamente, la solucién de un problema o dificultad o el
término de un infortunio). Es lo opuesto a alterarse a causa de cualquier cosa



esperada que demora en llegar o en producirse, lo que habitualmente se
traduce en ira o0 enojo.

La paciencia debe ser puesta en accidén y esa paciencia activa se llama
tolerancia, la cual consiste en “soportarse los unos a los otros”, en tener
respeto y consideracién hacia las opiniones o practicas de los demas, aunque
sean contrarias o0 estén en conflicto con la nuestras. La expresion mas elevada
de esta tolerancia es la capacidad de seguir amando, a pesar de observar o
sufrir faltas de los deméas que nos desagradan u ofenden. Como la tolerancia
es una manifestacién especial del amor, no significa lo anterior que debamos
permitir indolentemente que nuestro hermano prosiga en una conducta o en un
error que le perjudican, sino en tal caso debemos corregirle con humildad, con
manifiesto amor por él y no con amor propio nuestro herido, considerando
nuestras propias fallas y errores. Esto es lo que ensefia nuestro Sefior
Jesucristo en el Sermoén del Monte, en Mateo 7: 3-5.

“Y ¢por qué miras la mota que esta en el ojo de tu hermano y no
echas de ver la viga que esta en tu 0jo? O ¢como dirds a tu hermano:
Espera, echaré de tu ojo la mota y he aqui la viga en tu ojo?iHipdcrita!
echa primero la viga de tu 0jo y entonces miraras en echar la mota del ojo
de tu hermano”.

Al corregir tenemos que tener un cuidado extremo en no querer imponer
nuestras propias opiniones o conductas a los demas. Es muy facil atribuir a la
voluntad de Dios lo que no es mas que nuestra propia opinion, deseo o
voluntad. Por eso, al corregir, meditemos profundamente en la Palabra de Dios,
con ferviente oracion, para que seamos instrumentos en las manos del Sefior
para bendiciobn de su pueblo y no intransigentes amadores de nosotros
mismos, que confundimos nuestra propia voluntad con la de Dios.

La paciencia y la tolerancia, tanto como la humildad y la mansedumbre,
s6lo pueden ser fruto de una poderosa obra del Espiritu Santo en el corazon de
los nacidos de nuevo y resultan de una intima comunion con Cristo. Existe una
grave falla en esa comunién en todos los impacientes e intolerantes. EI modo
de crecer en paciencia y tolerancia es, precisamente, intensificar, mantener una
comunién viva con nuestro Salvador.

Si recordamos que el amor es ese sentimiento que nos impulsa a
unirnos con personas 0 cosas Yy, cuando se trata de personas, a procurar por
todos los medios el bien de ellas, nos daremos cuenta inmediatamente por qué
Pablo termina con el amor esta enumeracion de las virtudes necesarias para
edificar y fortalecer la unidad de la iglesia.

En Colosenses 3: 12-14:

“Sufriéndoos los unos a los otros y
perdonandoos los unos a los otros, si
alguno tuviere queja del otro; de la manera
gue Cristo os perdond, asi también

hacedlo vosotros. Y sobre todas estas
cosas, vestios de caridad (amor), la cual es
el vinculo de la perfeccion”.

Se ve que el amor es la suma y esencia de todas las virtudes que producen la
unidad, porque el apostol dice que por “sobre todas estas cosas” (sobre la
misericordia, la benignidad, la humildad, la mansedumbre, la tolerancia, el
perddn) esta el amor. Este es el fundamento, lo que motiva, lo que les da vida a



los demas virtudes. Es lo que nos permite superar tanto las pequefias
provocaciones, como las graves ofensas que no pueden evitarse en las
relaciones humanas, ni siquiera en las mejores sociedades, debido a que las
formamos hombres y mujeres pecadores, débiles, imperfectos. Pero el amor
“todo lo sufre”, “todo lo soporta”. Es el amor el que hace posible y cuan facil
la paciencia y la tolerancia. Asi ocurre con los esposos que se aman mucho vy,
especialmente, con las madres respecto a sus hijos.

Juan Criséstomo escribié: “Unete estrechamente a tu hermano. Los que
estan unidos estrechamente en amor soportan facilmente todas las cargas.
Unete a él y él a ti. Tu puedes hacerlo, porque al que quiero puedo hacerlo
facilmente mi amigo”.

“Soportar los defectos del préjimo por insensibilidad, por debilidad de
caracter, por complacencia meramente humana, por honestidad, por hipocresia
farisaica, nada tan comun; pero hacerlo por amor verdadero, por amor
cristiano, nada mas escaso” (Quesmel).

Hay que tener muy presente que todo lo anterior se refiere a las
relaciones interpersonales, pero no se aplica de modo alguno cuando estan en
juego el honor de nuestro Dios o la verdad de las Escrituras o la pureza
efectiva de la iglesia, aunque toda reprensién siempre debe ser hecha con
amor. La tolerancia del mal y del error efectivo es complicidad con ellos.

Versiculo 3.
“Solicitos a guardar la unidad del Espiritu en el vinculo de
la paz”.

“La unidad del Espiritu”.

Es la unidad producida por el Espiritu Santo. Es la unidad que se origina
en una accion del Espiritu Santo. Es, pues, una unidad espiritual basada en los
grandes bienes celestiales que tenemos todos los creyentes, los que se
expondran a continuacion, y en las virtudes enumeradas en el versiculo 2. Por
lo tanto, no es una mera unidad externa, visible, material, de organizacion, una
clase de “unidad” que suele disfrazar u ocultar las mas profundas divisiones y
enemistades. A modo de ejemplo, y a causa de la unidad visible monolitica que
pretende la Iglesia Catélico-romana, citaré lo siguiente respecto a las reyertas
de las o6rdenes religiosas catdlicas durante la Colonia, en Chile: “Las
disensiones intestinas solo las distraen las rifias con las demas ordenes... la
mas variada y extensa gama de rivalidades y peleas, casi siempre a brazo
partido y con regueros de sangre en la contienda... Con el recrudecimiento de
las hostilidades, mercedarios, dominicos y franciscanos sea aliaron contra
agustinos y jesuitas; pero todos los choques palidecen en violencia
comparados con el que sostuvieron los franciscanos contra las monjas clarisas”
(Resumen de la Historia de Chile. Encina-Castedo. Paginas 244-5. Zigzag.
Octubre de 1984).

Por ser “del Espiritu” o espiritual, esta es una unidad esencial, una
unidad de vida, de simpatia, de interés comun, de objetivo, que puede
manifestarse 0 no mediante una organizacion externa, en la forma del culto o
en un credo o declaracion de fe escrita. Por eso existe efectivamente entre
cristianos unidos a diversas instituciones u organizaciones eclesiasticas. No
excluye ni la diversidad, ni la libertad. Naturalmente que su realidad espiritual



siempre buscard manera de manifestarse exteriormente en alguna forma y de
ello somos responsables los creyentes. Aunque es asunto de prudencia,
conveniencia y hasta necesidad, que quienes no comparten iguales puntos de
vista sobre los sacramentos o sobre la organizacion eclesiastica o la disciplina
0 no sostienen un mismo sistema teolégico se agrupen en organizaciones
diferentes, lo que contribuye precisamente a conservar la paz, no debemos
permitir por ningln motivo que dichas diferencias secundarias de puntos de
vista nos dividan o separen espiritualmente de NUESTROS HERMANOS que
piensan diferente, despreciandolos, menospreciandolos, burlandonos o
atacandolos y, menos todavia, odiandolos, por esa diferencia de opiniones o,
incluso, de personalidades. Debe tenerse presente que estos asuntos
secundarios no carecen de importancia, sino que por no ser la Biblia tan clara 'y
terminante sobre ellos, sinceros y fieles cristianos podemos diferir, a veces
grandemente, en nuestra comprension de ellos.

Al contrario, debemos extender fraternalmente la “diestra de compafiia”
a aquellos hermanos que no piensan como nosotros en materias de esta clase.
Pero no quiere decir que la unidad espiritual deba manifestarse en una gran y
monstruosa organizacion visible, que pretenda unir en yugo desigual a fieles e
infieles, en nombre de la unidad y de la fraternidad del género humano, como
pretende el Movimiento Ecuménico. La oracion de nuestro Sefior Jesucristo, en
Juan 17, se refiere a la unidad espiritual, no a la unidad externa y en ella
Jesucristo hace una marcada diferencia entre los “suyos”, que son aborrecidos
por el mundo, y “el mundo”. EI Movimiento Ecuménico no es del Senor, porque
es calurosamente aplaudido por el mundo, que ama lo suyo, pero los
verdaderos hijos de Dios debemos expresar real y celosamente la esencial
unidad entre nosotros en toda forma posible y en cada ocasion que se
presente.

Tan fundamentalmente importante es esta unidad que no sélo aqui, sino
también en Corintios 1: 10:

“Os ruego pues, hermanos, por el nombre de nuestro Senor

Jesucristo, que habléis todos una misma cosa y que no haya entre

vosotros disensiones, antes seais perfectamente unidos en una

misma mente y en un mismo parecer”;
y en Filipenses 2: 1-2:

“Por tanto, si hay alguna consolacion en Cristo, si algun refrigerio

de amor, si alguna comunién del Espiritu, si algunas entrafias y

misericordias, cumplid mi gozo, que sintais lo mismo, teniendo el

mismo amor, unanimes, sintiendo una misma cosa”,
Pablo comienza por ella las exhortaciones sobre la clase de vida que debemos
vivir los creyentes y también hace lo mismo el Espiritu Santo cuando quiere
presentar al mundo la iglesia como debe ser:

“Y perseveraban en la doctrina de los apdstoles y en la
comunion y en el partimiento del pan y en las oraciones. Y toda
persona tenia temor y muchas maravillas y sefiales eran hechas por
los apoéstoles. Y todos los que creian estaban juntos y tenian todas
las cosas comunes y vendian las posesiones y las haciendas y
repartianlas a todos, como cada uno habia menester. Y
perseverando unanimes cada dia en el templo y partiendo el pan en
las casas, comian juntos con alegria y sencillez de corazodn,
alabando a Dios y teniendo gracia con todo el pueblo. Y el Sefior



anadia cada dia a la iglesia los que habian de ser salvos” (Hechos
2: 42-47);

“Y la multitud de los que habian creido era de un corazén y
un almay ninguno decia ser suyo algo de lo que poseia, mas todas
las cosas les eran comunes. Y los apodstoles daban testimonio de la
resurreccion del Sefior Jesus con gran esfuerzo y gran gracia era
en todos ellos, que ningun necesitado habia entre ellos, porque
todos los que poseian heredades o casas, vendiéndolas, traian el
precio de lo vendido y lo ponian a los pies de los apostoles y era
repartido a cada uno segun que habia menester”’ Hechos 4: 32-35)
(A. Monod).

Hay un lazo o atadura que como una fuerte cuerda, como una cordada
de escaladores, debe mantener unidos a los creyentes: Es el vinculo de la paz,
que es la humildad, la mansedumbre, la paciencia, la tolerancia v,
principalmente, el amor, puesto que éste es “el vinculo de la perfeccion” y el
fundamento de la paz, como vimos en Colosenses 3: 14 y 15. Si estas virtudes
gobiernan efectivamente nuestras vidas, constituiran un fuerte lazo que evitara
toda clase de contiendas, divisiones y separaciones. Viviremos en paz unos
con otros y, por eso, verdaderamente unidos.

Esta unidad es el fruto de la accién del Espiritu Santo en cada creyente.
Es, por tal motivo, real e indestructible. No existe unidad efectiva sin esa
accion. Es un don de Dios, algo que tenemos necesariamente por ser parte del
cuerpo de Cristo. Sin embargo se requiere un esfuerzo consciente para
mantenerla y aumentarla, por que, aunque estamos perfectamente justificados
por la fe, en nuestra condicién actual todavia esta presente en nosotros el
pecado. Por este motivo, todo creyente puede aumentar u obstaculizar la
unidad segun obre por amor o se deje dominar por la carne, el orgullo, la
ambicion, el egoismo o la necedad.

“Solicitos” significa “diligentes, cuidadosos, atentos, vigilantes”. La
unidad la tenemos por ser salvos, pero podemos obscurecerla, hasta hacerla
casi imperceptible, por lo cual tenemos que vigilar, estar atentos a nuestras
propias reacciones, sentimientos y acciones, para que se manifieste
efectivamente, para la gloria de Dios y para nuestra tranquilidad y felicidad.

No sélo el pecado presente todavia en nosotros es un obstaculo para la
manifestacion o expresion de esa unidad invisible e indisoluble, sino también la
casi infinita variedad de maneras de ser, de gustar y de personalidad de los
gue componemos la iglesia y la gran diversidad de condiciones de los que la
integramos: hombres y mujeres, sabios y no sabios, letrados e iletrados,
instruidos e ignorantes, ricos y pobres, campesinos y habitantes de las
ciudades, de diferentes razas, naciones, idiomas, culturas, etc. Todo esto nos
muestra por qué, a pesar de nuestro nuevo nacimiento, es tan dificil conservar
la armonia en la iglesia. Verdaderamente se requiere un esfuerzo consciente
de nuestra parte, esfuerzo persistente, con una decision inquebrantable de ser
instrumentos de paz, y por eso de unidad, y con una perseverancia
verdaderamente heroica, puesto que tenemos que enfrentarnos valientemente
no contra un enemigo externo, sino contra nosotros mismos en lo que somos
por naturaleza y esto durante toda la vida, cada dia, cada momento, de nuestra
existencia en la tierra, como hijos de Dios. Este esfuerzo, este combate sera
completamente inutil si lo hacemos confiados exclusivamente en nuestra propia



capacidad, como he dicho repetidamente en relacién con otros aspectos de la
vida cristiana. Para conseguir su objetivo esta lucha tiene que partir de la
confianza, de la fe, en que la unidad es un indestructible don de Dios y que, por
lo tanto, no depende de nuestra simple voluntad y de que nuestro decidido
esfuerzo ser& eficaz anicamente por el poder del Espiritu Santo, que mora en
nosotros, es decir, en que es la omnipotencia divina la que nos dara la victoria.
Ninguna victoria de esta clase sera definitiva aqui en la tierra, por lo cual la fe y
la accion tenemos que ejercitarlas constantemente.

Existen numerosos paralelos e ilustraciones de que sin Dios nada
podemos hacer de que, sin embargo, tenemos que actuar con esfuerzo y
decision en todo aquello que es de don de Dios. El paralelo mas notable es Il
Timoteo 2: 1:

“Pues tu, hijo mio, esfuérzate en la gracia que es en Cristo Jesus”.
Si la gracia es el favor inmerecido de Dios, ¢ por qué debemos esforzarnos en
ella? ¢No deberiamos dejar que operara automaticamente, sin ninguna
intervencidon nuestra? En la salvacién de nuestra alma no podemos intervenir
absolutamente en nada, puesto que hasta la fe, por la cual aceptamos a Cristo
como Salvador y Sefior, es un don de Dios, como vimos en 2: 8, pero en la vida
cristiana tenemos que actuar, aunque esta accibn no se basa jamas en
capacidad propia, sino en el favor inmerecido de Dios, que nos capacita para
actuar de acuerdo a su voluntad.

Un ejemplo poderoso de este hecho, entre muchos otros, es la toma de
Jericd por Josué. De principio a fin esto fue obra de Dios solo, sin ningun
auxilio humano, que habria sido completamente ineficaz, impotente, dada la
debilidad de Israel y lo poderoso de las murallas y defensas de Jerico. Las
murallas cayeron por una intervencion directa del Sefor. Sin embargo, él
mismo ordend rodear en silencio la ciudad una vez al dia, durante seis dias y
siete veces el séptimo dia y gritar fuerte al unisono y tocar las trompetas al
terminar la Ultima vuelta. Nadie podra imaginar que fue el ruido producido lo
gue hizo caer los fuertes muros y, sin embargo, fue la expresa voluntad de Dios
que lo hicieran. Tampoco Josué ni el pueblo entendieron, sin duda, por qué
Dios les orden6 actuar asi, pero sabian que él lo habia ordenado y
obedecieron, porque confiaban, es decir, tenian fe, en él. Asi tenemos que
hacerlo para expresar externamente la unidad que tenemos con Cristo.

Asi pues, debemos luchar a brazo partido por mantener y acrecentar la
manifestacion externa de la unidad espiritual que ya tenemos en Cristo los que
somos verdaderamente salvos, pero sélo Dios sera el que la mantenga y
aumente. Nuestro esfuerzo indica que, a lo menos, somos sinceros al desear la
paz y unidad, a pesar de la oposicién de nuestra naturaleza carnal y que nos
doblegamos de corazon a su voluntad. ESTO NO ES FACIL NI SENCILLO.

Este versiculo nos insta a mantener la unidad que ya poseemos y por
eso debemos “guardarla” con cuidado vigilante. “Precisamente porque ha sido
garantizada, porque el Espiritu la ha producido, porque es un hecho glorioso,
urge a los creyentes a manifestar la virtud y a que hagan el esfuerzo con que
se podra mantener y manifestar” (Erdman).

Los versiculos 1 al 2 se refieren a las virtudes que debemos practicar
para que la unidad pueda ser expresada hacia el exterior. Los versiculos 4 al 5
se refieren a su fundamento. Estos dos versiculos constituyen una breve
declaracion de fe, un credo. El evidente ritmo del pensamiento (la persona
Gnica del Espiritu Santo rodeada de dos elementos de unidad ligados



inseparablemente a él: un cuerpo, una esperanza; la persona unica del Hijo,
seguida de dos elementos de unidad ligados a él: una fe, un bautismo; y la
persona unica del Padre, solo, porque por si mismo es un triple lazo de union
de los suyos: sobre, por y en todos) sugiere un himno, lo cual se puede deber a
que esto haya sido parte de alguno de los primitivos himnos que se
desarrollaron rapidamente en la iglesia desde el comienzo, como nos informan
Efesios 5: 19:

“Hablando entre vosotros con salmos, himnos y canciones
(odas: composicién poética muy elevada) espirituales, cantando y
alabando al Sefor en vuestros corazones”

Y Colosenses 3: 16:

“La palabra de Cristo habite en vosotros en abundancia en
toda sabiduria, ensefiandoos y exhortandoos los unos a los otros
con salmos e himnos y canciones espirituales, con gracia cantando
en vuestros corazones al Seinor”.

También puede deberse este ritmo del pensamiento a que Pablo fuera
poeta y tuviera el habito de cantar. Cualquiera sea el caso, no cabe duda de
qgue le gustaba expresar sus sentimientos mediante canticos que elevaran el
alma y el pensamiento a Dios y que asi exhortaba a hacerlo al pueblo de Dios,
como se nota en las citas de Efesios y Colosenses transcritos mas arriba.

Muchos de los grandes siervos de Dios han apreciado grandemente el
canto sagrado y han incentivado al pueblo cristiano a cantar con toda el alma y
el espiritu, es decir, dejando que los pensamientos expresados en completo
acuerdo con las Escrituras llenen de entusiasmo y comuniquen la verdad divina
en forma muy intensa e intima, grabandola en el corazon. Entre estos grandes
hombres de Dios estuvieron Lucero, Calvino, los Wesley, el Dr. Gresham
Machen, el Dr. Carl Mclintire y muchisimos mas.

Para mi, personalmente, el himno N° 200 de El Himnario me ha sido de
indecible bendicion en medio de pruebas muy duras y dolorosas:

“Cuando tema que la fe

Me podra faltar,

Cristo con su gran poder

Me sustentara.

El me sostendra,

El me sostendré;

Porque me ama el Salvador,

El me sostendra.

iCuantos se han convertido al oir un himno cantado con el corazén! En Chillan
se convirtid una jovencita que amaba tocar el piano. Cuando su padre lo supo,
le prohibi6é terminantemente ir a la iglesia. Ella le dijo que no podia obedecer en
esto. Entonces el padre le dio un mes de plazo para que renunciara a su fe. En
caso contrario tendria que irse del hogar. Fueron treinta dias de intenso
sufrimiento para ella y su madre. Cuando se cumplié el plazo, el padre la llamé
y le pregunté qué habia decidido. Ella le respondié que aunque la amaba
mucho, amaba méas a su Salvador, por lo cual no podia renunciar a su fe.
Enseguida le rogo a su padre que la dejara tocar el piano por ultima vez, antes
de irse. Se lo permitié su padre y, sentandose al piano tocé y canté:
“Mas cerca, oh Dios, de ti
Anhelo estar,



Aunque en acerba cruz,
Me haya de alzar;

Con gozo aun entonces
Sera mi canto asi:

Mas cerca, si, mas cerca,
Mi Dios, de ti.

Al terminar de cantar el himno los tres estaban llorando, y su padre la abrazé y
tanto €l como su esposa aceptaron a Cristo como su Salvador.

Conoci a un anciano venerable que cada Domingo de Resurreccion
pasaba de madrugada frente a mi casa, desfilando junto con el Ejército de
Salvacion. Su voz sobresalia sobre la de los jovenes: jAleluya! Cristo ha
resucitado! Un dia, en un culto de aniversario de la Primera Iglesia Metodista
Independiente, de Santiago, le escuché contar su testimonio:

Cuando joven habia sido un borracho perdido: Un domingo, borracho
como siempre, se encontraba en la Quinta Normal. Escuch6 una masica que le
atrajo. Se acercO para escuchar mejor, pero muy pronto se quedd dormido.
Eran los hermanos del Ejército de Salvacion. Cuando despertd, ya despejados
y escuchod la invitacion final, aceptdé al Sefior y en ese mismo momento se
acabd un borracho para siempre.

Notese que Pablo enumera las doctrinas de este credo sin ningun
comentario, lo cual sugiere que no eran necesarios, por estar la iglesia o las
iglesias, a la cual se dirigia la carta perfectamente adoctrinadas en lo
fundamental. Lo mismo sugiere su primera carta a los Tesalonicenses, escrita
probablemente unos seis meses después de la fundacion de la iglesia alli.
Todo esto nos ensefia el empefio con que debemos adoctrinar, ya que sélo con
sana doctrina, firmemente establecida en el corazén podemos ser cristianos (y
por consiguiente, iglesias) inconmovibles en el Sefior, inmunes a todo asalto de
falsas doctrinas, aunque sean ensefiadas por el diablo disfrazado de angel de
luz:

“Porque estos son falsos apoéstoles, obreros fraudulentos,
transfigurandose en apdstoles de Cristo. Y no es maravilla, porque
el mismo Satanas se transfigura en angel de luz. Asi que, no es
mucho si también sus ministros se transfiguran como ministros de
justicia, cuyo fin sera conforme a sus obras” Il Corintios 11: 23-15;

“Porque se levantaran falsos Cristos y falsos profetas y
daran sefiales grandes y prodigios, de tal manera que engafiaran, si
es posible, aun a los escogidos” Mateo 24: 24.

Versiculo 4:
“Un cuerpo y un Espiritu, como sois también llamados a una
misma esperanza de vuestra vocacion”.

“Un cuerpo”.

La idea predominante es que se refiere al conjunto de todos los
creyentes verdaderos, lo que es, propiamente, la Iglesia. Los miembros de este
cuerpo estan unidos vitalmente a Cristo y, por esa razon existe una union
organica entre ellos, por lo cual lo que afecta a un miembro (sea algo bueno o



malo) los afecta a todos, como ocurre con la correlacion interorganicas de
nuestros cuerpos fisicos. El lazo de unién entre los miembros es de caracter
espiritual y misterioso, por lo cual se le llama “cuerpo mistico de Cristo”. Este
cuerpo mistico es actualmente el reino de Dios, donde Cristo reina en la vida
de cada uno de sus miembros. Por estar formados asi, este cuerpo es
indivisible, uno solo (que es lo que aqui esta destacando el apéstol). Por eso no
se puede identificar este cuerpo con ninguna de las organizaciones cristianas
que se llaman “iglesias“a si mismas, porque hay muchos miembros de estas
iglesias que no pertenecen al cuerpo unico de Cristo, porque no han nacido de
nuevo, mientras que, por otra parte, hay en la mayoria de esas organizaciones
(y tal vez en todas) algunos miembros verdaderos de ese cuerpo Unico, como
pueden existir algunos que no pertenezcan a ninguna.

El hecho de que una persona pertenezca a este cuerpo invisible y Gnico
depende del hecho objetivo que Cristo fue muerto por nuestros pecados y
resucitado para nuestra justificacion y de la aplicacion efectiva de sus méritos a
nosotros por el Espiritu Santo, valiéndose como instrumento de la fe, y so6lo de
la fe, y por lo cual Dios lo ha adoptado como hijos, segun vimos en 1: 5.

Por lo tanto, sélo Dios conoce en su totalidad a este cuerpo mistico y
sélo él, y cada creyente verdadero, sabe si pertenece o no al cuerpo. Como
todo esto es obra de Dios, no existe poder alguno que pueda separar del
cuerpo a un miembro verdadero y, por lo mismo, este cuerpo es indivisible. Las
iglesias que profesan ser cristianas, y que lo son en mayor o menor grado,
pueden dividirse, soportar cismas, pueden injustamente separar de su
comunion a un verdadero creyente y, por eso, ninguna de ellas es en realidad y
en su totalidad el cuerpo de Cristo. Que Pablo usa este término (cuerpo) para
referirse al conjunto de creyentes en sus relaciones con Cristo y entre si se
dice claramente en Romanos 12: 5:

“Asi muchos somos un cuerpo en Cristo, mas todos
miembros los unos de los otros”;

en | Corintios 10: 17:

“Porque un pan es que muchos somos un cuerpo, pues
todos participamos de aquel un pan”;
en | Corintios 12: 12-27:

“Porque de la manera que el cuerpo es uno y tiene muchos
miembros, empero todos los miembros del cuerpo, siendo muchos,
son un cuerpo, asi también Cristo. Porque por un Espiritu somos
todos bautizados en un cuerpo, ora judios o0 griegos, ora siervos o
libres y todos hemos bebido de un mismo Espiritu, pues ni
tampoco el cuerpo es un miembro, sino muchos. Si dijere el pie:
Porque no soy mano, no soy del cuerpo ¢por eso no sera del
cuerpo? Y si dijere la oreja: Porque no soy 0jo, no soy del cuerpo
épor eso no sera del cuerpo? Si todo el cuerpo fuese ojo ¢donde
estaria el oido? Si todo fuese oido ¢donde estaria el olfato? Mas
ahora Dios ha colocado los miembros cada uno de ellos en el
cuerpo, como quiso. Que si todos fueran un miembro ¢donde
estuviera el cuerpo? Mas ahora muchos miembros son a la verdad,
empero un cuerpo. Ni el ojo puede decir a la mano: No te he
menester; ni asimismo la cabeza a los pies: no tengo necesidad de
vosotros. Antes, mucho mas los miembros del cuerpo que parecen
mas flacos (débiles) son necesarios; y aquellos del cuerpo que



estimamos ser mas viles, a estos vestimos mas honrosamente y a
los que en nosotros son menos honestos, tienen mas compostura.
Porque los que en nosotros son mas honestos, no tienen
necesidad, mas Dios ordendé el cuerpo, dando mas abundante
honor al que le faltaba, para que no haya desavenencia en el
cuerpo, sino que los miembros todos se interesen los unos por los
otros. Por manera que si un miembro padece, todos los miembros a
una se duelen y si un miembro es honrado, todos los miembros a
una se gozan. Pues vosotros sois el cuerpo de Cristo y miembros
en parte”; etc.

De modo que el cuerpo de Cristo trasciende a todas las denominaciones
cristianas, por una parte y, por otra, traza una linea divisoria clara y tajante con
cualquier conjunto de seres humanos, como, por ejemplo, con la comunidad
judia o musulmana o con los paganos, de la clase que sean. Los esfuerzos del
Consejo Mundial de Iglesias y de los ecuménicos en general por establecer un
lazo de unién con todas las religiones mediante el “didlogo” es un atentado
contra el cuerpo de Cristo:

“No os juntéis en yugo con los infieles, porque ¢;qué
compafia tiene la justicia con la injusticia? ¢y qué comunion la luz
con las tinieblas? ¢y qué concordia Cristo con Belial? ¢0 qué parte
el fiel con el infiel? ¢y qué concierto el templo de Dios con los
idolos? Porque vosotros sois el templo del Dios viviente, como
Dios dijo: Habitaré y andaré en ellos y seré el Dios de ellos y ellos
seran mi pueblo. Por lo cual: Salid de en medio de ellos y apartaos,
dice el Sefor, y no toquéis lo inmundo y yo os recibiré y seré a
vosotros Padre y vosotros me seréis a mi hijos o hijas, dice el
Senor Todopoderoso” Il Corintios 6: 14-18.

De todo esto se concluye que existe una sola Iglesia, cuya unidad
efectiva no es afectada por las muchas divisiones, sectas, cismas,
denominaciones y nombres diferentes existentes entre los que profesan ser
cristianos. Todos los miembros verdaderos de este cuerpo Unico deben creer
en esa unidad y deben expresarla exteriormente mediante su conducta y
servicio cristiano teniendo presente que a despecho de todas sus fallas, la
unidad siempre existe entre los cristianos genuinos y nunca puede existir con
aguellos que no son regenerados, ni nacidos de nuevo, conforme a las
Escrituras y por obra del Espiritu Santo, aunque se establezcan todos los
vinculos humanos que se quiera, tales como organizaciones visiblemente
unitarias, diadlogos, pactos o convenios, concilios o consejos o cualquiera otro
gue se pueda idear:

Yo ruego por ellos, no ruego por el mundo, sino por los que
me diste, porque tuyos son... Yo les he dado tu palabra, y el mundo
los aborrecid, porque no son del mundo, como tampoco yo soy del
mundo... No son del mundo, como tampoco yo soy del mundo”
Juan 17: 9, 14, 16.

Pablo nunca ora o ruega por la unidad de la iglesia, la da como un hecho
y se goza en ella.



“Y un Espiritu”.

El hecho de que haya un solo cuerpo verdadero de Cristo o, lo que es lo
mismo, una sola Iglesia verdadera, se debe a la accion del Espiritu Santo, tanto
porque es solo por su accién eficaz que nuestros corazones han sido abiertos
para que prestemos atencion, entendamos y aceptemos personalmente el
evangelio, como porque una vez nacidos de nuevo, y desde ese mismo
instante, el Espiritu Santo vive en cada creyente y lo ha sellado como hijo
(adoptivo) de Dios (Efesios 1: 13); | Corintios 12: 13;

“Mas vosotros no estais en la carne, sino en el espiritu, si es
qgue el Espiritu de Dios mora en vosotros. Y si alguno no tiene el
Espiritu de Cristo, el tal no es de él... y si el Espiritu de aquel que
levantd de los muertos a Jesus mora en vosotros, el que levanté a
Cristo Jesus de los muertos, vivificara vuestros cuerpos mortales
por su Espiritu que mora en vosotros” Romanos 8: 9, 11.

“El Espiritu de Dios (es el) vinculo omnipotente, vivo e intimo, que une
necesariamente a todos los que él penetra, conduce y santifica” (Bonnet y
Schroeder).

Es esta accién del Espiritu Santo lo que hace que el conjunto de todos
los nacidos de nuevo formemos un solo cuerpo. Un cuerpo humano no es un
simple agregado al azar de materia, ni es tampoco un simple mecanismo con la
relacion lineal caracteristica (una pieza mueve a la siguiente y ésta a la
siguiente, etc., pero no vice-versa) y con la necesidad de una fuente externa de
energia para que pueda funcionar, sino un organismo en que todos los 6rganos
estan interrelacionados y obtiene su energia para funcionar por la accion del
mismo organismo. De ahi que todo lo que entra en contacto con el cuerpo sin
ser de él, por mas estrecha que sea ese contacto, no lo hace parte del cuerpo.
Lo que tocamos, aunque permanezca adherido estrechamente a nosotros a
nuestra ropa, aunque adopte la forma de nuestro cuerpo se mueva con
nosotros y adquiera la temperatura de nuestro cuerpo, no es parte de él. Lo
gue hace que algo sea parte del organismo que es el cuerpo humano es su
espiritu que lo penetra, controla y vivifica en su totalidad, en cada una de sus
partes. Lo que tocamos o la ropa que nos ponemos no tienen nuestro espiritu
Y, por eso, no son parte de nuestro cuerpo, como un dedo, la boca, los brazos
o las piernas, que si lo son. Asi, el Espiritu Santo es omnipresente en cada
creyente nacido de nuevo y si en alguien no lo esta en la forma especial en que
mora en el creyente, ese alguien no pertenece al cuerpo de Cristo:

“... Y si alguno no tiene el Espiritu de Cristo, el tal no es de
é1” Romanos 8: 9b.

Asi como es la vida la que anima hasta las partes mas insignificantes de
nuestros cuerpos, y es el espiritu el que se expresa en voluntad, en formulacion
de objetivos y en capacidad para cumplirlos y asi como es el espiritu el que
gobierna las casi infinitas interrelaciones entre nuestros miembros y érganos
por lo que SOomoOsS un MISMO cuerpo y no un montdn de materia inerte o un
mecanismo sin vida propia, asi es el Espiritu Santo el que hace que todos los
creyentes verdaderos seamos realmente un solo cuerpo.

Esto tiene a lo menos tres consecuencias:



1° ¢Soy yo una parte viva de la Iglesia? Si me he convencido de mi
pecaminosidad, me he arrepentido de corazon, he creido que Jesucristo pag6é
por mi, ante el inflexible tribunal de Dios y le he aceptado sinceramente como
mi propio Salvador, ddndome a é€l, soy un miembro de ese cuerpo, porque en
ese caso el Espiritu Santo vive en mi y es el lazo de unidn con los demas
miembros del cuerpo. En tal caso, recordemos Romanos 8: 16:

“Porque el mismo Espiritu da testimonio a nuestro espiritu

que somos hijos de Dios”.

¢,Como? Mostrandonos que nuestra fe es sincera y CONFORME CON LAS
ESCRITURAS, nuestros pecados han sido perdonados, hemos sido adoptados
como hijos por Dios, hemos sido justificados (es decir, considerados justos a
causa de la perfecta justicia de Cristo que nos ha sido DADA) y todo esto a
pesar de nuestras fallas e imperfecciones. No es porque creemos que Dios
contesta nuestras oraciones o porque SINTAMOS que nuestros pecados estan
perdonados o porque tengamos victoria sobre las tentaciones o porque
tengamos paz o alegria, porque todo eso puede ser mera ilusién, fenomeno
psicolégico solamente, impresion errdnea, experiencia pasajera o confianza sin
fundamento.

Pero no olvidemos que un arrepentimiento sincero incluye la conviccién
mental de que somos pecadores y también pesar o dolor efectivo por nuestra
condicion pecaminosa (por ser ofensa contra un Dios inmensamente bueno) y
decision firme de renunciar y abandonar el pecado, por lo cual en el
arrepentimiento entran en juego todos aquellos atributos que nos hacen
personas (intelecto, emotividad, voluntad). El arrepentimiento es un acto de
toda nuestra persona.

También debemos cuidar de no tomar esto livianamente. Es verdad que
no necesitamos confesar nuestros pecados uno por uno, lo que, por lo demas,
seria imposible, pero puede que algunos pecados nos hayan afectado
especialmente y esos deben ser confesados expresa y decididamente a Dios.
iCuantos cristianos profesantes no han confesado jamas ni un solo pecado a
Dios!. De ese modo, el pecado permanece en el corazén e imposibilita la
bendicién de Dios. La confesion sincera de pecado en general y de pecados
particulares es altamente emocional, pero no solamente emocional. La
confesion sincera incluye la restitucién, cuando se justifica y es posible. Si
hemos tenido un mal comportamiento con un préjimo cualquiera, sea hijo de
Dios o0 no, el arrepentimiento incluye confesarle también a él muestra falta y
pedirle perddn sincera y humildemente. Si nos damos cuenta que tenemos algo
en nuestro poder que no ha llegado legitimamente a nuestras manos, debemos
devolverlo a su legitimo duefio.

2° Cada cristiano renacido tiene su lugar propio e insubstituible en el
cuerpo, por pequefio, insignificante e inatil que parezca ser, pero no por ser
quién es, por su propio valor o falta de valor, sino porque el Espiritu Santo mora
en él.

Desde ese punto de vista, cada cristiano es insubstituible en el cuerpo,
en la medida en que esta exactamente en el lugar en que el Sefior quiere que
esté, usando los dones o talentos o ejerciendo el ministerio que Dios le dio. No
se trata, entonces, so6lo del hecho de que hagamos lo que hagamos y seamos
guienes seamos, siempre habra otros que puedan hacer lo mismo y a menudo



mejor que nosotros, sino si el lugar que ocupamos es exactamente aquel en
gue Dios nos ha puesto:

“Mas ahora Dios ha colocado los miembros cada uno de ellos
en el cuerpo, como quiso... Antes, mucho mas los miembros del
cuerpo que parecen mas flacos (débiles) son necesarios” |
Corintios 12: 18, 22.

Este hecho hace que cada creyente sea necesario y que ninguno esté
demas o no cuente. De ahi la exhortacion de Hebreos 10: 25:
No dejando nuestra congregacion, como algunos tienen por
costumbre, mas exhortandonos, y tanto mas cuanto veis que aquel
dia se acerca”.

La ausencia de cualquier hermano, y no s6lo de los prominentes, se nota y
entristece en alguna medida a los demas. Al culto asistimos para recibir
bendicién, pero también nuestra presencia es una bendicion para los demas.

Es por la razén dicha méas arriba que aquellos que tienen vida eterna se
buscan instintivamente, sea que se encuentren casualmente, sea que vivan en
medio de una comunidad cristiana donde la providencia de Dios les ha
colocado. Muy carnal y a duras penas salvo tiene que ser un cristiano, si este
instinto estd tan obscurecido que practicamente no se nota exteriormente. A
menos que medien circunstancias extraordinarias, como un aislamiento
forzado, ningun verdadero hijo de Dios puede decir que le basta adorar a Dios
solo, que prefiere caminar solo con Dios, que no necesita de sus hermanos que
se agrupan en una congregacion local, porque la Biblia dice:

“... y nosotros tenemos este mandamiento de él: que el que
ama a Dios, ame también a su hermano” | Juan 4: 21.

Somos salvos por una decisién absolutamente personal, que establece una
relacion personal con Dios, pero el desarrollo de nuestra vida cristiana requiere
de nuestra relacion de amor con nuestros hermanos.

Hacia 1955 el suboficial mayor Emilio Bustos estaba a cargo de un
destacamento del Servicio Militar del Trabajo que estaba despejando el curso
del rio Palena. Alli, en medio del bosque se encontrd con un leflador solitario.
Bast6 una breve conversacion para reconocerse mutuamente como cristianos.
Al lefiador le habian robado el himnario, por lo cual el hermano Bustos tuvo el
gozo de regalarle el suyo. En las semanas que siguieron jcuéntas veces
celebraron cultos gozosos los dos solos, cantando a todo pulmén entre los
arboles centenarios!

En una gran orquesta sinfénica, mientras todos los numerosos
instrumentos sonaban intensamente, el ejecutante del pequefio flautin penso
gue no valia la pena tocarlo, porque su débil sonido no se oia, por lo cual dejé
de tocarlo. Apenas habia dejado de hacerlo cuando el director, indignado,
impuso silencio y con voz tonante gritd: jQué pasa con el flautin!

3° Toda actitud nuestra que perturba, dificulta o destruye la paz es un
pecado contra el cuerpo de Cristo y, por esa razén, contra el Espiritu Santo (no
blasfemia contra él). N6tese entonces cuan graves son esa clase de pecados,
porque no son soOlo contra uno o varios hermanos. Nuestra pertenencia al



cuerpo de Cristo, a la Iglesia, por el Espiritu Santo, es una poderosa demanda
para que amemaos a nuestros hermanos y vivamos en paz y armonia con ellos.
Esta unién en un cuerpo por el Espiritu Santo no se extiende a todos los
seres humanos, porque es falso el principio humanista de la fraternidad
universal de los seres humanos (como lo es el principio correlativo de la
paternidad universal de Dios). Se nos exhorta a amar a todo el mundo:
“... en el temor de Dios, amor fraternal y en el amor fraternal,
caridad (amor)” | Pedro 1: 7,
amor que se refiere a todo préjimo, puesto que no es lo mismo que amor
fraternal, pero también a no unirnos en yugo desigual con los infieles:
“No os juntéis en yugo con los infieles, porque ¢;qué
compafia tiene la justicia con la injusticia? ¢y que comunion la luz
con las tinieblas?” Il Corintios 6: 14.

El amor fraternal, por estar unidos por un mismo Espiritu, no se
contrapone con el hecho de que “debemos contender eficazmente por la fe una
vez dada a los santos” (Judas 3) y que esto pueda significar pronunciar duras
reprensiones contra los apostatas o contumaces:

“Manteniendo la fe y buena conciencia, la cual echando de si

algunos, hicieron naufragio en la fe, de los cuales son Himeneo y

Alejandro, los cuales entregué a Satanas, para que aprendan a no

blasfemar” | Timoteo 1: 19-20.

O corregir con energia a los extraviados:
“Este testimonio es verdadero, por tanto, repréndelos
duramente, para que sean sanos en la fe” Tito 1: 13.

Esta actitud puede parecer a muchos, desde afuera, sediciosa, desagradable,
contenciosa o trastornadora de la paz:
Mas no hallandolos, trajeron a Jasén y a algunos hermanos a
los gobernadores de la ciudad, dando voces: Estos que alborotan el
mundo, también han venido aca” Hechos 17: 6.

“Y presentandolos a los magistrados, dijeron: Estos
hombres, siendo judios, alborotan nuestra ciudad” Hechos 16: 20.

Recordemos las palabras de Jesucristo mismo:

“No penséis que he venido para meter paz en la tierra, no he
venido para meter paz, sino espada” Mateo 10: 34.

En esta actividad de rechazo, denuncia y correccién del mal hay que pedir
especial gracia del Sefior, para no hacerlo por orgullo, por alto concepto de si
mismo, por natural espiritu combativo o hipécritamente:

“No juzguéis, para que no seais juzgados, porque con el
juicio con que juzgais seréis juzgados y con la medida con que
medis os volveran a medir. Y ¢por qué miras la mota que esta en el
ojo de tu hermano y no echas de ver la viga que esta en tu ojo? O
¢écomo diras a tu hermano: Espera, echaré de tu ojo la mota y he
aqui la viga en tu ojo? jHip6crita! Echa primero la viga de tu ojo y



entonces miraras en echar la mota del ojo de tu hermano” Mateo 7:
1-5.

(que requiere perentoriamente que saquemos la mota del ojo del hermano,
pero que ANTES saquemos la viga del nuestro). El Sefor quiere que
denunciemos la herejia, la apostasia y que combatamos por la fe, pero con
humildad y clara conciencia de nuestras fallas y limitaciones:

“Digo pues por la gracia que me es dada, a cada cual que
esta entre vosotros, que no tenga mas alto concepto de si que el
gue debe tener, sino que piense de si con templanza, conforme a la
medida de fe que Dios repartié a cada uno” Romanos 12: 3;

“Asi que, el que piensa estar firme, mire no caiga” | Corintios
10: 12.

Esto debemos hacerlo Unicamente porgue lo requiere la Palabra de Dios
y con la mente del Sefior, que no se complacia en que el mal reinara en el
corazén de sus adversarios:

“Y mirandolos alrededor con enojo, CONDOLECIENDOSE de
la ceguedad de su corazén” Marcos 3: 5a.

Por lo tanto, debemos unirnos estrechamiento a nuestros hermanos
cristianos, viviendo en paz con ellos, lo que no excluye la reprension humilde y
sincera:

“Hermanos, si alguno fuere tomado en alguna falta, vosotros
gue sois espirituales, restaurad al tal con el espiritu de
mansedumbre, considerandote a ti mismo, porque td no seas
también tentado” Galatas 6: 1;

“Que el siervo del Senor no debe ser litigioso, sino manso
para con todos, apto para ensefiar, sufrido, que con mansedumbre
corrijaalos que se oponen, si quizas Dios les dé que se arrepientan
para conocer la verdad y se zafen del lazo del diablo, en que estan
cautivos a voluntad de éI” Il Timoteo 2: 24-26.

A los que no pertenecen al cuerpo de Cristo tenemos que amarlos,
principalmente procurando su salvacion, pero sin asociarnos con ellos:

“¢ Andaran dos juntos, si no estuvieren de concierto” Amés
3: 3.

Y combatiendo con firmeza sus errores y herejias y reprimiendo con las armas
espirituales sus actividades contrarias a la voluntad de Dios. Estas armas
espirituales son la oracion, la exposicion de la Palabra de Dios y la denuncia
respetuosa, pero firme y veraz, en forma hablada o escrita, de los errores y
actividades inicuas de los que estan fuera del cuerpo:



“Pero cuando el arcangel Miguel contendia con el diablo,
disputando sobre el cuerpo de Moisés, no se atrevido a usar de
juicio de maldicion contra él, sino que dijo: El Seinor te reprenda”
Judas 9.

El Espiritu Santo nos une a todos los regenerados en un solo cuerpo y
ese mismo hecho nos separa de los que no pertenecen al cuerpo, por lo cual
tenemos deberes diferentes para con los demas miembros del cuerpo al que
nosotros también pertenecemos de los que tenemos con los que no pertenecen
a el

La siguiente experiencia ilustra bien buena parte de lo dicho més arriba:

“‘Una mujer de nuestra iglesia habia estado casada muy poco tiempo
cuando se dio cuenta de que su esposo era homosexual. Poco después él la
dej6. Cuando conversaba con ella, me dijo algo que nunca olvidaré: Después
que me divorcié varios de mis amigos me visitaron y me dijeron que sabian que
era homosexual. Cuando les pregunté por qué no me habian dicho nada me
contestaron que creian que no era su problema.

Sus amigos habian estado terriblemente equivocados. Habian violado un
principio biblico.

Después de oir su historia resolvi no permanecer jamas tranquilo
simplemente observando a un amigo hacer lo que yo esté seguro que es malo.
Esta resolucién me ha hecho a veces muy impopular. Hay gente que se ha ido
de mi iglesia debido a aquello con lo que les he confrontado. Pero cuando he
empezado a pensar que tal vez podria haberme quedado callado, siempre he
recordado a Salomoén, que dijo “El que reprende al hombre, hallara después
mayor gracia que el que lisonjea con la lengua” Proverbios 28: 23. (Carlos
Stanley. Servant. Julio-agosto de 1990).

“Como sois también llamados a una misma esperanza de vuestra
vocacioéon”.

“Esperanza” no se refiere a algo incierto, que puede cumplirse o no, sino a
algo seguro, pero que todavia no lo tenemos. Es esperanza sélo porque su
cumplimiento se encuentra en el futuro. La certeza de lo que esperamos se
debe a que depende de las promesas de Dios, que es fiel para cumplir lo que
promete y que también tiene todo el poder para hacerlo. Si lo que esperamos
dependiera de nuestra capacidad o fidelidad, seria completamente incierta,
algo que podriamos no obtener jamas. jCuanta seguridad y gozo debe producir
entonces en nosotros el hecho de que nuestra esperanza es segura, porque
reposa sobre las promesas, fidelidad inquebrantable y poder absoluto de Dios!

“El cual también nos ha sellado y dado la prenda del Espiritu
en nuestros corazones” Il Corintios 1: 22.

¢En gqué consiste esta esperanza segura, pero no cumplida todavia? En la
redencion de nuestro cuerpo, es decir, en que seremos librados de la presencia
del pecado, con su corrupcion y muerte y con todo el sufrimiento que es su
consecuencia necesaria:



“Porque tengo por cierto que lo en este tiempo se padece no
es de comparar con la gloria venidera que en nosotros ha de ser
manifestada. Porque el continuo anhelar de las criaturas espera la
manifestacion de los hijos de Dios. Porque las criaturas sujetas
fueron a vanidad no de grado, mas por causa del que las sujeté con
esperanza. Que también las mismas criaturas seran libradas de la
servidumbre de corrupcion en la libertad gloriosa de los hijos de
Dios. Porque sabemos que todas las criaturas gimen a unay a una
estdn de parto hasta ahora. Y no sélo ellas, mas también nosotros
mismos, que tenemos las primicias del Espiritu, nosotros también
gemimos dentro de nosotros mismos, esperando la adopcion, es a
saber la redencidon de nuestro cuerpo. Porque en esperanza somos
salvos, mas la esperanza que se ve no es esperanza, porque lo que
alguno ve ¢a qué esperarlo? Empero si lo que no vemos
esperamos, por paciencia esperamos” Romanos 8: 18-25.

“Y cuando esto corruptible fuere vestido de incorrupcién y
esto mortal fuere vestido de inmortalidad, entonces se efectuara la
palabra que esta escrita: Sorbida es la muerte con victoria ¢Donde
esta, oh muerte, tu aguijén? ¢ddénde, oh sepulcro, tu victoria? |
Corintios 15: 54-55.

“Y limpiara Dios toda lagrima de los ojos de ellos y la muerte
no serd mas y no habra mas llanto, ni clamor, ni dolor, porque las
primeras cosas son pasadas” Apocalipsis 21: 4.

Esto se transformara en realidad actual cuando Cristo venga y se lleve a
su Iglesia, por lo cual a la segunda venida de Cristo se la llama “aquella
esperanza bienaventurada” (Tito 2: 13). Entonces seré restaurada en nosotros
la plena imagen de Dios, con su justicia y conocimiento:

“Y como trajimos la imagen del terreno, traeremos también la
imagen del celestial” | Corintios 15: 49;

“Porque a los que antes conocid, también predestiné para
que fuesen hechos conforme a la imagen de su Hijo” Romanos 8:
29.

Ademas iremos al cielo a disfrutar de completa y perfecta comunién con
el Sefior, le veremos cara a cara y moraremos para siempre en su presencia, lo
cual sera lo mas maravilloso que pueda sucedernos, a nosotros, criaturas
insignificantes, pecadores y rebeldes. Si alguna vez nos hemos quedado
extasiados, sin habla ante la hermosura de una caida de agua, de la cordillera
nevada, del arrebol o del arcoiris, podemos tener una débil idea del éxtasis
perpetuo que sera contemplar siempre la hermosura y la gloria de Dios:

“Luego nosotros, los que vivimos, los que quedamos,
juntamente con ellos, seremos arrebatados en las nubes a recibir al
Sefior en el aire y asi estaremos siempre con el Sefior” |
Tesalonicenses 4: 17;



“Si alguno me sirve, sigame y donde yo estuviere, alli
también estara mi servidor. Si alguno me sirviere, mi Padre le
honrara” Juan 12: 26;

“Y si me fuere y os aparejare lugar, vendré otra vez y os
tomaré a mi mismo, para que donde yo estoy, vosotros también
estéis” Juan 14: 3.

Después de ver una vez “Es un pequefio mundo” en Disneyworld, uno
desea verlo una y otra vez, por su encanto, y no se cansa de verlo otra vez. Sin
embargo, se puede suponer que si se ve muchisimas veces terminara por
aburrir. No asi en el cielo. Su maravillosa hermosura se renovara siempre y
nunca cansara ni aburrira.

Esta es una grandisima esperanza, por lo cual decimos que es gloriosa.
Esta esperanza es parte de nuestro llamamiento por el evangelio, por lo cual es
una esperanza comun y compartida por todos los nacidos de nuevo, es decir,
cuando Dios nos llamé incluy6 en ese llamado esta bendita esperanza. Puede
ser que en algunos creyentes esta esperanza sea mas fuerte que en otros,
pero todos la tenemos, aunque es necesario cultivarla. Es un vinculo mas de
unidad, que deberia ser un poderoso estimulo para mantener la paz y el amor
con los que la tienen igual que nosotros. ¢ COmo podemos menospreciar, tener
rencor, no amor sinceramente desde ahora a aquellos con los cuales
pasaremos la eternidad?

Versiculo 5.
“Un Senor, una fe, un bautismo”.
Pablo pasa ahora a mencionar el segundo grupo de factores de unidad
de la Iglesia.

“Un Senor”.

Notese el lugar central que ocupa Cristo, entre la esperanzay la fe, entre
el Espiritu Santo y el Padre: es el Cordero “que esta EN MEDIO del trono”
(Apocalipsis 7: 17); es la figura central de las edades, con todo lo anterior
mirando a un Redentor futuro y todo lo posterior mirando hacia atras, a la
redencion consumada. Nuestra unién con €l asegura nuestra uniéon con Dios y
con nuestros hermanos elegidos como nosotros.

Hay un Espiritu Santo, que vive en nosotros y un Sefior, que reina sobre
nosotros. Tenemos una esperanza hacia cuyo seguro cumplimiento nos
encaminamos y una fe por la cual vivimos.

“Senor” significa que Cristo es duefio, tiene derecho al dominio
completo, absoluto de nuestras vidas, a nuestra obediencia total. Soélo
podemos tener UN Sefior asi, porque este dominio se funda en el corazén
enteramente dado o rendido a él, lo que excluye todo otro afecto de la misma
clase. Por eso no podemos servir a dos sefores:

Ningun siervo puede servir a dos sefiores, porque o
aborrecera al uno y amarad al otro o se allegara al uno vy



menospreciara al otro. No podéis servir a dios y a las riquezas”
Lucas 16: 13,

con el afecto exclusivo y excluyente que demanda el Sefior y al cual tiene un
doble derecho, como Creador y Redentor. Pero como Jesucristo no nos impone
su derecho en forma tirdnica o forzada, sino que quiere obtener nuestra
completa obediencia y sumision por amor, por gratitud intensa y ha hecho mas
que lo necesario para ganar nuestro amor apasionado por su abnegacion,
humillacién, maravilloso ejemplo, pero sobretodo por sus indecibles
sufrimientos y muerte substitucional y también por su continuo cuidado e
intercesion por nosotros después de que hemos sido salvos, muchisimos
creyentes rechazan su seforio, sea de hecho, deliberadamente, sea
inconscientemente. Estan satisfechos con Jesls como su Salvador y estan
prontos a reconocerle como tal, pero cuando les dice:

“Llevad mi yugo sobre vosotros y aprended de mi, que soy
manso y humilde de corazon y hallaréis descanso para vuestras
almas” Mateo 11: 29,

se hacen los desentendidos y demuestran en ocasiones una actitud tan
rebelde, una disposicion tan inflexible a no obedecer, a no servir al Sefior, a
mantener una cerviz de hierro, indoblegable, que hasta puede hacernos dudar
de su verdadera salvacién, aunque un juicio sobre esto sélo le corresponde al
Sefior. Este es un sutil egoismo y voluntad de agradarse sélo a si mismos que
esta activo hasta en el camino de salvacion que han profesado aceptar.

Esto produce falta de afecto a la iglesia, esa falta de voluntad para
servir, esa desidia, flojera y deslealtad al Sefior, que son la maldicién no tanto
de la iglesia como de los mismos voluntariosos y flojos, que rechazan en la
realidad con sus hechos el sefiorio de Cristo. Este rechazo de hecho produce
también la indiferencia por todo lo que no sea el interés personal o puramente
local, con exclusién de lo que importe a los demas creyentes y a la obra del
Sefior en general. Un ejemplo de esto es la congregacion que quiere reservar a
su pastor exclusivamente para si y le pone toda clase de dificultades para que
desemperie cualquier mision del Sefior que no sea la atencion exclusiva de
ella. Esta miopia espiritual es fruto directo del rechazo del sefiorio de Cristo,
aunque también de un interés circunscrito sélo al trabajo que NOSOTROS
realizamos, sin que nos importe lo que hacen los demas o la relacién de
nuestro trabajo con el de toda la iglesia. Es posible que para algunos lo Unico
importante sea la Escuela Dominical o el coro, o la Sociedad de Jovenes, o la
Sociedad Femenina, o la Sociedad de Caballeros, o algun local o grupo donde
se desempefian o cualquiera otra actividad especial.

Uno de los modos mas efectivos y comunes de desechar el sefiorio de
Cristo es persistir en vivir conforme al mundo o a la carne y no conforme al
Espiritu. jCuan rebeldes solemos ser en esto! En relacién con el contexto, esta
rebeldia se manifiesta especialmente en nuestras divisiones carnales, en el
deseo de mandar, de dominar, de sobresalir, lo que atenta directamente contra
la unidad y el amor fraternal.

Si realmente hemos aceptado a Cristo como Salvador, reconozcamosle
como Sefior, como Rey, de nuestra vida; dobleguemos a él nuestra voluntad y
esto conducird ineludiblemente a una unién con los demdas creyentes



verdaderos, unién que glorificara a Dios y llenard de paz y gozo nuestros
corazones. Asi llegaremos a disfrutar sinceramente de la presencia y compaiiia
de todos nuestros hermanos y el Dia del Sefior ser4 una verdadera fiesta, no
una pesada o aburrida obligacion. Las alegrias y pesares de los otros
creyentes seran efectivamente nuestras y Dios llenara nuestros corazones de
felicidad inexpresable cada vez que podamos servirles y ayudarles. Los
egoistas, que solo se aman a si mismos, que rechazan a los hermanos, porque
le niegan a Cristo su derecho a reinar sobre ellos jqué desolada vida viven! jsu
alma es un seco desierto! Ignoran cuanto pierden con su infidelidad, por la cual
rechazan o no reconocen en la practica el sefiorio de Cristo.

“Una fe”.
La fe puede ser considerada aqui en dos aspectos inseparables:

a) Como lo que creemos, es decir, en su objeto; y
b) En su naturaleza intima, que afecta profundamente la conducta.

Cualquiera sea el aspecto considerado, debe serlo en relacion con la
unidad de los creyentes, puesto que se menciona aqui como factor de unidad.

En cuanto a su objeto o contenido, se refiere a un cuerpo de doctrina
perfectamente definido, que es mencionado frecuentemente en el Nuevo
Testamento:

“Solamente habian oido decir: Aquel que en otro tiempo nos
perseguia, ahora anuncia la fe que en otro tiempo destruia” Galatas
1: 23;

“Y crecia la palabra del Seinor y el nimero de los discipulos
se multiplicaba mucho en Jerusalem; también una gran multitud de
los sacerdotes obedecia a la fe” Hechos 6: 7;

“Amados, por la gran solicitud que tenia de escribiros de la
comun salud, me ha sido necesario escribiros amonestandoos que
contendais eficazmente por la fe, que ha sido una vez dada a los
santos” Judas 3,

Aunque, tal vez, para muchos creyentes no estuviera tan claramente formulado
como ahora.

Se hace énfasis en que es una sola: no hay varios credos igualmente
verdaderos, hay uno solo: el que se ensefia en las Sagradas Escrituras. Sin
embargo, como no toda la ensefianza biblica es igualmente clara y abundante,
no siempre estamos seguros de cual es exactamente el sentido de alguna de
esa ensefianza. Por eso, y sOlo en ese sentido, hablamos de doctrinas
fundamentales y amplia tolerancia en lo secundario. Nadie que obre con plena
buena fe puede entender esas doctrinas de otro modo que como se han
llegado a entender con el correr de los siglos. Asuntos secundarios son la
forma de los sacramentos, orden de los acontecimientos futuros, significado
exacto de profecias no cumplidas todavia, etc.

En relacidén con las doctrinas fundamentales, el significado de “fe” es
amplisimo. Muy somera e incompletamente podemos enumerar las siguientes:



La Biblia, la Palabra de Dios, divina, plenaria y verbalmente inspirada,
Unica regla de fe y conducta;

El Dios unico vy tripersonal: Padre, Hijo y Espiritu Santo y su santidad,
omnipotencia, omnipresencia, espiritualidad esencial, personalidad, justicia,
bondad, soberania, existencia real e independiente, etc.;

El ser humano como creacion directa de Dios, a su imagen y semejanza,
su caida y actual pecaminosidad esencial y su absoluta incapacidad propia
para salvarse;

El Seior Jesucristo, eterna segunda persona de la Trinidad, Dios mismo;
Su nacimiento virginal, por lo cual se unié en una sola persona la naturaleza
divina con la humana, sin confundirse; su vida inmaculada, con sus milagros de
misericordia y como sefal; sus ensefianzas, su muerte real expiatoria,
substitucional o vicaria; su sepultura, resurreccion literal, ascensién a los cielos,
su obra actual alli a favor de los suyos; su regreso con gloria y majestad,;

La salvacion solo por la fe y como resultado del arrepentimiento, la
confianza en que Cristo ya pag0 por todos nuestros pecados y la recepcion en
nuestro corazén de él como salvador personal;

La regeneracion, justificacion y santificacion por obra del Espiritu Santo;

La eterna bienaventuranza de los salvados y la eterna condenacién de
los incrédulos, etc.

Esta fe Unica, considerada como creencias comunes, cuando es
aceptada sinceramente y echa raices sélidas en lo mas profundo de nuestro
ser, de nuestro corazon, de modo que sea una conviccion por la que, y para la
que, se vive y que caracteriza toda nuestra conducta es un poderosisimo factor
de unidad. ¢Como podriamos considerarnos sin uniéon alguna, como ajenos,
respecto de los que profesan sincera y ardientemente esa misma fe que hemos
mencionado de pasada? ¢Cudl sera nuestra actitud si descubrimos en medio
de una muchedumbre de incrédulos, paganos y mundanos a otro que cree
igual que nosotros, aunque no le hayamos conocido antes o pertenezca a otra
organizacién eclesiastica que la nuestra? Una ilustracion practica de esto es lo
gue sucede con los matrimonios que profesan una misma fe VIVA: tienden a
mantener su estabilidad, a pesar de profundas diferencias de caracter y
personalidad y de grandes dificultades de relacion, sélo porque creen lo mismo
y esa fe dirige sus vidas. Por el contrario, es imposible una uniéon verdadera y
satisfactoria en un matrimonio cuyos miembros profesan con profundidad una
fe diferente.

La comunidad de fe es, probablemente, el medio principal de que se vale
Dios para mantener unido a un matrimonio de creyentes, porque en todo lo
demas no se diferencian de los matrimonios de incrédulos: tienen los mismos
problemas personales y de pareja, las mismas dificultades que plantean las
circunstancias de la vida, etc.

En cuanto a la naturaleza intima de la fe, es la actitud de completa
confianza en Dios que produce sentimientos y vida cristiana semejante en
todos los creyentes verdaderos, por lo cual resulta un lazo de unién, de
simpatia, hasta de identificacion entre ellos:

“A Evodias ruego y a Sintiché exhorto, que sientan lo mismo
en el Senor” Filipenses 4: 2.



Es la aplicacion practica de lo que creemos a nuestra vida intima. Esto es obra
del Espiritu Santo en cada creyente. Se hace posible mediante la regeneracion
y la justificacion, se hace consciente mediante la conversion y se perfecciona y
fortalece permanente y crecientemente mediante la santificacion. Mientras mas
fuerte y desarrollada es esta fe, mayor es nuestro sentido de unidad con los
demas creyentes, por lo cual la falta o debilidad de esa unidad revela una fe
defectuosa o muy poco desarrollada.

“Un bautismo”.

Es evidente que lo que el texto afirma es que asi como hay un
solo credo basico o fundamental, asi también hay un solo bautismo. ¢Qué
significa exactamente esto? Para los inmersionistas es, sin mas, su significado,
gue para ellos es, fundamentalmente “muerte y resurreccion con Cristo”. Y su
forma de administracion: la inmersibn completa. Dicen que el Nuevo
Testamento no se refiere a ninguna otra forma ni significado de bautismo.
Nosotros sostenemos firmemente que éste es un asunto secundario, como lo
prueba fehacientemente la diversidad de opiniones sustentadas al respecto en
la historia de la iglesia. Por eso, para nosotros, requiere maxima tolerancia
entre los creyentes verdaderos y no le dariamos mayor importancia, si no fuera
por la intolerancia al respecto de nuestros hermanos inmersionistas y porque
su posiciéon produce turbacion completamente innecesaria a los creyentes no
inmersionistas. No estamos de acuerdo con ellos cuando afirman: “No
encontramos en el Nuevo Testamento otros bautismos cristianos” (Lacy). Pero,
en tal caso, y tomando en cuenta que no solo entre los inmersionistas hay
excelentes cristianos, el bautismo vendria a ser, y efectivamente ha sido, a
causa de la insistencia en la inmersion, un factor de division y no de union,
como requiere el contexto. De acuerdo a ese contexto, sostenemos con
energia que el sentido de “un bautismo” se refiere al hecho mas basico del
bautismo: que es la sefal externa y el sello de que pertenecemos al cuerpo de
Cristo. Con contadisimas excepciones, todos los cristianos han practicado el
bautismo, desde los tiempos de Cristo mismo, como el modo de ser
incorporados oficialmente a la iglesia visible, aunque hayan diferido mucho en
cuento a su significado y modo de administracién y también sobre los
individuos aptos para recibirlo. De modo que es un hecho que existe un solo
bautismo y ese es el medio para pertenecer oficialmente a la iglesia visible.
Parece ser que en esto coincidimos todos los creyentes biblicos.

Ahora bien, los hermanos inmersionistas dicen que el Unico bautismo
biblico es por la inmersién y basan principalmente su afirmacién en lo siguiente:

a) La palabra significa etimol6gicamente, inmersion;

b) Cristo fue bautizado por inmersién y él bautizaba (en realidad, sus
discipulos) por inmersion;

c) Los apostoles y la iglesia primitiva bautizaban por inmersion;

d) La historia de la iglesia ensefia que primitivamente se bautizaban por
inmersion.

Ninguno de estos argumentos es incontestable. Brevemente:

a) Es verdad que originalmente “bautismo” se referia a un lavamiento
realizado por inmersion, pero es frecuente que las palabras cambien de sentido



con el transcurso del tiempo. Ese es, indudablemente, el caso con el término
“bautismo”. Basta considerar Marcos 7: 2-4.

“Los cuales, viendo a algunos de sus discipulos comer pan
con manos comunes es a saber, no LAVADAS (aniptois), los
condenaban. (Porque los fariseos y todos los judios, teniendo la
tradicion de los ancianos, si muchas veces no se LAVAN
(nipsontai) las manos, no comen. Y volviendo de la plaza, si no se
LAVAREN (baptisontai), no comen. Y otras muchas cosas hay, que
tomaron para guardar, como las LAVADURAS (baptismous) de los
vasos de beber y de los jarros y de los vasos de metal te de los
LECHOS)”.

En todo este pasaje “lavar”, “lavaduras” se expresa con la palabra bautismo o
alguna otra relacionada con ella. Evidentemente los LECHOS no eran
sumergidos. Ademas en Lucas 11: 37-38 dice:

“Y luego que hubo hablado, rogéle un fariseo que comiese
con él y entrado Jesus, se sent6 a la mesa. Y el fariseo, como lo vio,
maravillése de que no se LAVO (ebaptisen) antes de comer”.

Es evidente que el fariseo no esperaba que al llegar al convite Jesus se bafara
sumergiéndose en agua. En Hebreos 9: 10, ademas, se dice:

“Consistiendo sé6lo en viandas y en bebidas y en diversos
LAVAMIENTOS (baptismois) y ordenanzas acerca de la carne,
impuestas hasta el tiempo de la correccion”.

Los versiculos 13, 14, 19 y 21 de ese capitulo, que corresponden al contexto
del versiculo 10, dejan meridianamente claro que esos lavamientos no eran
inmersiones.

Versiculo 13y 14:

“Porque si la sangre de los toros y de los machos cabrios y la
ceniza de la becerra ROCIADA a los inmundos santifica para la
purificacién de la carne ¢Cuanto mas la sangre de Cristo, el cual
por el Espiritu eterno se ofrecié a si mismo sin mancha a Dios,
limpiara vuestras conciencias de las obras de muerte para que
sirvais al Dios vivo?”;

Versiculo 19:

“Porque habiendo leido Moisés todos los mandamientos de
la ley a todo el pueblo, tomando la sangre de los becerros y de los
machos cabrios, con agua y lana de grana e hisopo, ROCIO al
mismo libro y también a todo el pueblo”;

Versiculo 21: )
“Y ademas de esto ROCIO también con la sangre el
tabernaculo y todos los vasos del ministerio”.



Queda fuera de toda duda razonable que los lavamientos o bautismos del
versiculo 10 no se efectuaban por inmersion, lo que en la naturaleza del caso
era imposible, sino por rociamiento.

Todavia otro pasaje muestra claramente el cambio del sentido
etimolégico del término:

“Porque no quiero, hermanos que ignoréis que nuestros
padres todos estuvieron bajo la nube y todos pasaron la mar; y
todos en Moisés fueron bautizados (ebaptizanto) EN LA NUBE Y EN
EL MAR” | CORINTIOS 10: 1-2.

No se necesita ninguna clase de argumento para verificar que en este pasaje el
término “bautizados” no implica inmersion, sino todo lo contrario, puesto que
dicho bautismo fue “en la nube y en el mar”, en ninguno de los cuales casos el
pueblo de Israel fue sumergido.

De modo que, categoéricamente, “bautizar”, en tiempos del Nuevo
Testamento no significaba unicamente “sumergir”.

b) Se afirma que Jesus fue bautizado por inmersién, porque Juan
bautizaba por inmersion, pero no hay ninguna certeza incontestable sobre esto.

En Mateo 3: 11 y Lucas 3: 16 se traduce: “bautizo EN agua”. Pero la
preposicidon EN no significa necesariamente DENTRO DE, porque también se
dice: “bautizara EN Espiritu Santo” ;Somos sumergidos DENTRO DEL
Espiritu Santo?

Ademaés, en Marcos 1: 8 y Juan 1. 26 y 33 se traduce la misma
preposicidon EN como CON:

“Yo a la verdad os he bautizado con (EN) agua, mas él os
bautizara con (EN) Espiritu Santo”.

A menudo los inmersionistas citan Mateo 3: 16, Marcos 1: 10: “subid,
subiendo, del agua” como prueba irrefutable de que se habia tratado de una
inmersién, pero soélo significan ir de un lugar mas bajo a otro mas alto, como
puede ocurrir si estaba de pie en el agua poco profunda de la orilla y caminé
hacia el banco del rio, naturalmente mas alto. Asi se representa el bautismo de
Jesus en todas las pinturas antiquisimas de las catacumbas en Roma, algunas
tan antiguas como el afio 150 de nuestra era, apenas cincuenta afios después
de la muerte del apostol Juan. De modo que la expresibn no sefala
inequivocamente y como Unica posibilidad a una inmersion.

En Mateo 3: 6 y Marcos 1: 5: “bautizaba en el Jordan” no significa,
obligadamente, que fuera para sumergir. Si asi hubiera sido ¢por qué se
trasladé a Enén, cerca de Salim? Juan 3: 23 dice que fue porque alli habia
“‘muchas aguas” (en plural). No puede referirse a que alli el agua era mas
profunda, porque a lo menos, era igualmente profunda en Betabara. Lo que
ocurre es que en Betabara, no muy lejos de Jericd, hay poca agua para beber,
como se ve en el episodio de Il Reyes 2: 18-22, lo que dificultaba la
permanencia de las muchedumbres que acudian donde Juan el bautista,
mientras que en Enon habia muchas vertientes (de ahi el uso plural), que
proveian aguas suficientes para que bebiera la muchedumbre.



Ademas, cabe la pregunta de sentido comun: ¢Tenia energias y tiempo
suficientes para sumergir dia tras dia a esas muchedumbres que acudian para
ser bautizadas? (Mateo 3: 5-6; Marcos 1: 5; Lucas 3: 21).

De todos modos, aunque Juan hubiera bautizado por inmersién, lo que
no es seguro, eso no prueba nada, puesto que su bautismo no es el bautismo
cristiano. El bautismo de Juan era para prepararse y consagrarse al reino de
Dios que venia mediante el arrepentimiento; era parte de la dispensacion del
Antiguo Testamento; era anterior, por supuesto, a la institucion del bautismo
por Jesucristo y, aunque requeria cierta medida de fe, no comunicaba la misma
medida de bendicion espiritual o de gracia de Dios, porque aun no habia
descendido el Espiritu Santo, para proporcionar la plenitud de esa gracia. El
bautismo cristiano, en cambio, simboliza la regeneracion por el Espiritu Santo,
algo absolutamente ausente del bautismo de Juan

c¢) La afirmacién de que los apostoles y la iglesia primitiva bautizaban por
inmersion, aparte de basarse en el concepto equivocado de que “bautizo” sélo
puede significar inmersion, es claramente un error:

Es sencillamente imposible que los doce apoéstoles bautizaran por
inmersion a unas tres mil personas en un solo dia en Jerusalem (doscientas
cincuenta personas cada uno), como se dice inequivocamente en Hechos 2: 41
que ocurrio:

“... fueron anadidas a ellos AQUEL DIA”, lo cual se dice en relacién
con su bautismo. El trabajo de organizacion, de orden y la rapidez requerida en
las circunstancias inesperadas en que todo ocurri6 lo hacen mas que
improbable. Eso sin considerar la dificultad de disponer de un estanque en que
se permitiera que tres mil personas se sumergieran.

Se alega también el caso notable del eunuco, en Hechos 8: 38, 39.

“Y mandé parar el carro y descendieron ambos al agua,

Felipe y el eunuco y bautizéle. Y como subieron del agua...”,
donde, sin mayor consideracion, se dice que “descendieron” y “subieron del
agua” indica una inmersion. En tal caso AMBOS se habrian sumergido. Pero
ademas el mismo verbo y preposicion se usa en Hechos 8: 26, tanto en griego
como en castellano, donde indudablemente no se quiere decir que el camino
“se sumergia”, sino simplemente que iba desde un lugar alto (Jerusalem) hacia
un lugar bajo (Gaza). Esto corresponde a la configuracion geogréfica del lugar,
donde el agua corre por cauces muy profundos y donde habitualmente hay muy
poca 0 ninguna agua. Es muy dudoso que hubiera agua suficiente para
sumergirse.

d) Como sefialé mas arriba, existen antiquisimas pinturas en las
catacumbas de Roma (las de San Calixto se remontan a mediados del siglo Il
de nuestra era) que representan a creyentes de pie (también a Jesucristo) en
agua poco profunda y siendo bautizados por efusion, es decir, derramandoles
en la cabeza un jarro de agua, lo cual demuestra que, a lo menos, se usaba
también este modo muy primitivamente. Estos son testimonios historicos
irrefutables. Ademas no hubo controversia sobre este asunto desde el siglo |
hasta el siglo XVI.

Es también muy comun que se citen Romanos 6: 3-4:



“¢0 no sabéis que todos los que somos bautizados en Cristo
Jesus somos bautizados en su muerte? Porque somos sepultados
juntamente con €l a muerte por el bautismo, para que como Cristo
resucitd de los muertos por la gloria del Padre, asi también
nosotros andemos en novedad de vida”.

Y Colosenses 2: 11-13:

“En el cual también sois circuncidados de circuncisiéon no
hecha con manos, con el despojamiento del cuerpo de los pecados
de la carne, en la circuncision de Cristo, sepultados juntamente con
el en el bautismo, en el cual también resucitasteis con él, por la fe
de la operaciéon de Dios que le levant6 de los muertos. Y a vosotros,
estando muertos en pecados y en la incircuncision de vuestra
carne, os vivific6 juntamente con él, perdondndoos todos los
pecados”.

como pruebas irrefutable de que:

1° El bautismo significa muerte y resurreccién con Cristo, lo que se
representa bien con la inmersién y la salida luego del agua (y asi parecen decir
estos pasajes si se leen superficialmente); y

2° Por lo tanto, el unico modo vélido del bautismo es la inmersion.
Respecto al pasaje de Romanos 6: 3-4, notemos que dice que “somos
sepultados... con él a muerte por el bautismo, PARA QUE como Cristo
resucitd... ASI TAMBIEN nosotros ANDEMOS EN NOVEDAD DE VIDA”. Es
decir, el bautismo del que se habla tiene como efecto o resultado andar en
novedad de vida, 0 sea, ser salvo o regenerado. Si esto fuera lo que ensefa
este pasaje querria decir que el bautismo salva y seria verdadera la doctrina
catélico-romana de la regeneracién bautismal y su salvacién sacramental.
Como ningun cristiano biblico cree que el bautismo mismo salva y esa es una
de las doctrinas falsas catélico-romanas, es evidente que aqui no se esta
hablando del sacramento del bautismo en si mismo. Hay que tener presente
que el término “bautismo” se usa con diferentes significados en la Biblia, uno
sélo de los cuales se refiere al sacramento. Véase, por ejemplo: Lucas 12: 50 y
Mateo 20: 22; | Corintios 15: 29; Marcos 7: 3-4, ninguno de los cuales se refiere
al bautismo cristiano.

¢, Qué significa entonces este pasaje? Que al ser salvos, tuvimos
conciencia de que estabamos “muertos en delitos y pecados” (Efesios 2: 1), lo
cual es el morir con Cristo, pero creimos que Cristo recibié el castigo que
nosotros mereciamos en nuestro lugar y le recibimos como nuestro propio
Salvador (Juan 1: 12; Apocalipsis 3: 20), lo cual es el resucitar con Cristo. El
resultado de eso es estar en Cristo, ser hechos nueva criatura, andar en
novedad de vida (Il Corintios 5: 17). Hay que notar también que los versiculos 5
al 23, que son el contexto del pasaje considerado, se refieren todos a
realidades espirituales de la vida, nunca a sus meros simbolos, como es el
sacramento del bautismo.

En el pasaje de Colosenses 2: 11-13 leemos: “Sepultados... en el
bautismo... también resucitasteis... por la fe... os vivificd... perdonandoos...



los pecados”. Otra vez el bautismo del cual se habla tiene como efecto ser
vivificado y recibir el perdon de los pecados. Si “bautismo” aqui se refiera al
sacramento, querria decir que el bautismo salva, lo cual es falso. Todos los
creyentes fieles a la Biblia nos bautizamos después de creer, no antes. El
bautismo puede confirmar, testificar o simbolizar la regeneracion, pero no
producirla. Por lo tanto, este pasaje se refiere al arrepentimiento (versiculo 11)
y a la fe en Cristo, es decir, a la conversion, cuyo efecto es el perdon de los
pecados de uno vivificado por la regeneracion. Todo convertido comenzd por
tener conviccion de pecado, por lo cual supo que estaba muerto en delitos y
pecados, se arrepintio, creyo que Cristo pag0l ya por todos sus pecados y le
acepté como su propio Salvador, por lo cual sus pecados fueron perdonados y
nacio y resucitd, a una nueva vida. El sacramento del bautismo se aplica a los
que YA tienen esa vida nueva, no PARA que la tengan, como ensefiarian estos
dos pasajes si se refirieran al sacramento.

En | Pedro 3: 21 el apdstol Pedro ensefia con claridad que no hay
regeneracion bautismal:

“A la figura de la cual el bautismo que ahora corresponde nos
salva (no quitando las inmundicias de la carne, sino como demanda
de una buena conciencia delante de Dios) por la resurreccion de
Jesucristo”.

Hay todavia una consideracién de sentido comun muy secundaria que
tomar en cuenta: la inmersién no es apta para personas gravemente enfermas
0 muy ancianas y, ademas, se presta para situaciones inapropiadas, sea por
accidente, sea por maldad del que oficia.

De modo que el bautismo no representa nuestra union con Cristo en su
muerte y resurreccion, sino la purificacion de nuestros pecados por la
regeneracion obrada por el Espiritu Santo y la fe en que Cristo murié por
nuestros pecados y resucitd para nuestra justificacion.

Los bautismos anteriores al cristiano, hasta el de Juan el bautista
representaban purificacion mediante un lavamiento: Salmo 51: 7; Ezequiel 36:
25; Juan 3: 25, 26 (donde la discusion sobre la purificacion se referia
precisamente al bautismo). También el bautismo se relaciona con purificacion
por lavamiento:

“Ahora, pues, ¢por qué te detienes? Levantate y bautizate y
lava tus pecados, invocando su nombre” Hechos 22: 16.

Como lo que se representa es la purificacion de nuestros pecados, lo
significativo es el uso de agua, no su cantidad o modo de aplicarla. De todos
modos, existen paralelos que sefialan mas bien al rociamiento o aspersion, que
a cualquier otro modo:

“Los cuales en otro tiempo fueron desobedientes, cuando
una vez esperaba la paciencia de Dios en los dias de Noé, cuando
se aparejaba el arca, en la cual pocas personas... fueron salvas por
agua, a la figura de la cual el bautismo que ahora corresponde nos
salva (no quitando las inmundicias de la carne, sino como demanda



a una buena conciencia...” | Pedro 3: 20, 21 (el arca no fue
sumergida);

“porque si la sangre de los toros y de los machos cabrios y
la ceniza de la becerra, rociada a los inmundos, santifica para la
purificacién de la carne, ¢cuanto mas la sangre de Cristo, el cual
por el Espiritu eterno se ofrecié a si mismo sin mancha a Dios,
limpiar4d vuestras conciencias de las obras de muerte, para que
sirvais al Dios vivo?” Hebreos 9: 13-14.

De todas maneras el modo no es algo bésico, sino secundario, por lo
cual no deberia existir contencion entre los creyentes genuinos por esto, sino
amplia tolerancia de los unos con los otros, usando cada uno lo que en su
conciencia es correcto, sin descalificar a los demas.

Permitame el lector una digresion, que me parece necesaria en relacion
con lo anterior, referente al bautismo infantil.

Suelen los inversionistas rechazarlo, muy explicablemente, aunque
también lo rechazan algunos no inmesionistas.

Las principales razones aducidas contra su préctica son:

1) Que el bautismo requiere fe personal;

2) Que no se ordena en el Nuevo Testamento;

3) Que no hay ningun ejemplo de bautismo infantil; y
4) Que muchos infantes bautizados se pierden.

Estos argumentos no son validos por lo siguiente:

1) El pasaje fundamental usado para afirmar que la fe personal es
necesaria es Marcos 16: 16, aunque citado sélo en su primera parte, cuando se
usa con este fin:

“El que creyere y fuere bautizado, sera salvo”.
Este pasaje completo prueba demasiado, porgue la segunda parte:
“Mas el que no creyere, sera condenado”,

significa que si un infante no se puede bautizar porque no puede creer
personalmente, entonces también se pierde, si muere antes de la edad en que
pueda creer por si mismo, puesto que, como no puede creer, “sera
condenado”. Si esa interpretacion fuera correcta, ningun nifio fallecido antes de
la edad del discernimiento se podria salvar, estarian todos en el infierno. Esto
contrasta grandemente con las palabras de Jesus en Mateo 18: 3; 19: 14;
Marcos 10: 14; Lucas 18: 16, por las cuales son pocos los que creen que los
fallecidos en su infancia van al infierno. De esto se desprende que Marcos 16:
16 se refiere sélo a las personas que son capaces de creer. Nada dice de los
gue son incapaces de creer;



2) Es verdad que no hay una orden directa de bautizar a los nifios
pequefios, pero tampoco se ordena no bautizarlos. Lo Unico que prueba esto
es que no habia controversia sobre este asunto en la iglesia primitiva;

3) No hay ningun ejemplo directo de bautismo infantil, donde se diga que
un infante determinado fue bautizado, pero hay varios ejemplos de familias
enteras que fueron bautizadas: Hechos 16: 33, 34 (donde se destaca “todos los
suyos”, “con toda su casa”); 16: 15; 10: 24, 33, 47; | Corintios 1: 16. Es
sumamente improbable que no haya habido ningin pequefio en todas estas
familias. Por supuesto que si no se bautizaba a los infantes, pudo haberlos en
alguna o todas estas familias, sin que su exclusion afectara las expresiones
usadas. Pero también, si se bautizaba a los nifios, era innecesario decir
expresamente que los habia y que habian sido bautizados también. Tampoco
hay ejemplo alguno de nifios nacidos en un hogar cristiano y que hayan tenido
que esperar hasta tener un desarrollo adecuado para ser bautizados.

4) Sin duda que hay infantes bautizados que se pierden, pero también
hay adultos bautizados, aun por inmersion, que se pierden, quien sabe si aln
mas que infantes bautizados.

Creemos firmemente que el Nuevo Testamento requiere el bautismo de
los infantes cuando a lo menos uno de sus progenitores es creyente, porque
por haber entrado ese padre creyente, o los dos, al pacto de gracia, sus hijos
también pertenecen a ese pacto. Asi se infiere de Hechos 16: 31 y lo dice
directamente Pedro en Hechos 2: 38-39. El simbolo de ese hecho es el
bautismo, asi como la circuncision lo era de que los hijos de los israelitas fieles
pertenecian al pacto de sus padres con Jehova.

En relacién con esto nétese que:

a) El bautismo reemplaz6 a la circuncision (Colosenses 2: 11 y 12, que
llama al bautismo la circuncision cristiana), asi como la Santa Cena reemplaz6
a la Pascua (I Corintios 5: 7). Los Unicos dos sacramentos de la iglesia del
Antiguo Testamento, la circuncisién y la Pascua fueron reemplazados por los
dos Unicos sacramentos del Nuevo Testamento: el bautismo y la Santa Cena
(por ser incruentos y universales). De modo que si se circuncidaba a los nifios
israelitas de ocho dias de edad, sin que pudieran creer ¢por ué no se les
bautizara igualmente?

b) Expresamente, la circuncision representaba la justicia de la fe:

“Y recibié la circuncision por sefial, por sello de la justicia
de la fe que tuvo en la incircunsion, para que fuese padre de todos
los creyentes no circuncidados, para que también a ellos les sea
contado por justicia” (Romanos 4: 11).

¢Por qué ordena el Sefior, entonces, circuncidar a los nifios de ocho dias, que
no podian creer? Evidentemente por la fe de los padres, que creian que su
pequefio pertenecia también al pacto y lo testificaban publicamente de este
modo. De la misma manera, nuestros hijos deben ser bautizados como
testimonio publico de nuestra fe.

El pasaje de Hechos 2: 39:



“Porque para vosotros es la promesa y para vuestros hijos y
para todos los que estan lejos, para cuantos el Sefior nuestro Dios
llamare”,

realmente prueba que los nifios deben ser bautizados, porque esas palabras
fueron dirigidas a judios que sabian que sus hijos pequefios debian ser
circuncidados. Pedro les dice que ahora ellos deben ser bautizados y que la
promesa recibida era también para sus hijos. Si los nifios debian ser
bautizados como sefial de su fe en esa promesa, asi como antes debian ser
circuncidados por la misma razon, no era necesario decirlo expresamente,
porque no se producia ningun cambio en el modo de proceder, pero si ahora no
debian recibir los nifios la nueva sefial era perentorio decirlo expresamente, lo
gue no ocurrio.

Volvamos al texto, en relacion con el pensamiento central del parrafo: Si
el bautismo es administrado con fe verdadera es una sefial visible de unidad,
de pertenencia al cuerpo unico de Cristo y, por lo tanto, de unién efectiva entre
los creyentes y de reconocimiento de la soberania de Dios en sus vidas, que
requiere esa unién. En ultimo término es esa soberania de Dios el fundamento
de la unidad de todos los salvados por fe en Cristo, de modo que perturbar la
paz de la iglesia y actuar en tal forma que mostremos que no existe una
verdadera relacion de hermanos con los demas creyentes es quebrantar lo que
prometimos al bautizarnos, es decir, es faltar a nuestra fidelidad a Dios y es
rechazar su derecho a gobernarnos y negar su soberania efectiva sobre
nuestras vidas. “Nuestra hermandad en la fe de Cristo debe ser profunda como
la naturaleza de Dios; su bienaventuranza, rica como su amor; sus vinculos,
fuertes y eternos, como su poder” (Findlay).

Versiculo 6:
“Un Dios y Padre de todos, el cual es sobre todas las cosas y
por todas las cosas y en todas las cosas”.

“Un Dios y Padre de todos”.

Pablo menciona al final el principal y mas sublime elemento de unidad
de todos los que formamos el pueblo de Dios. Para los judios éste era un
concepto muy familiar, aunque llegaron a él después de una experiencia larga y
dolorosa. Para los cristianos biblicos el concepto de “un” Dios es evidentisimo,
aunque los cristianos nominales continuamente han tendido o tienden a
desviarse sutiimente de este concepto al agregar pequefnos “dioses” al Dios
anico y verdadero.

Sin embargo, para los ex — paganos, recientemente convertidos y
destinatarios de la carta, el concepto era muy novedoso, mientras que para los
paganos inconversos la idea era asombrosa y revolucionaria. Para ellos cada
nacion, cada ciudad, cada tribu, cada fuente, cada bosque, practicamente cada
objeto, tenia su dios, su genio o su “daimon” o espiritu. Hasta cada oficio y
funcion lo tenia: la navegacion, la medicina, el comercio, los ladrones, a
semejanza de los cuales surgieron los santos catélico-romanos y ortodoxos.
Esto producia desorientacion , desmoralizacion y temor, porque cada uno
debia ser honrado o vuelto favorable adecuadamente, por lo que los



adoradores vivian en el continuo temor de faltarle a alguna deidad y ser objeto
de su ira. Esto explica la actitud de los licaonios con Pablo y Bernabé en
Hechos 14: 8-13. Ademas estos pequefios y numerosos dioses, como creacion
del hombre que eran, estaban manchados con todos los vicios y pasiones
humanas.

En contraste jqué sublime sencillez del nuevo mensaje: un solo Dios!
“iQué descanso para la mente, qué paz y libertad para el espiritu era volverse
de tales dioses al Dios y Padre de nuestro Senor Jesucristo!” (Findlay).

Creemos firme y simplemente en la unidad de Dios, una de las
revelaciones y declaraciones mas importante de toda la Biblia: Deuteronomio 6:
4; Isaias 37: 16, 20; 45: 8; Marcos 12: 29, 32; Juan 17: 3; | Corintios 8: 4, 6;
Hechos 14: 15; Mateo 16: 16; Santiago 2: 19; Il Reyes 19: 15; Nehemias 9: 6;
Salmo 83: 18; 86: 10; Galatas 3: 20; | Timoteo 2: 5, etc. Pero igualmente
creemos que el Unico Dios verdadero, el Dios Unico tiene una existencia
tripersonal, es una Trinidad o Triunidad. No creemos en tres dioses, ni que Dios
esté dividido en tres partes (él es simple, no tiene partes), ni que cada persona
de la Trinidad sea solamente una manifestacion diferente del Dios Unico, ni
menos en un “Dios con tres cabezas”.

Creemos que el Padre, todo él es Dios; que el Hijo, todo él es Dios; que
el Espiritu Santo, todo él es Dios. Estamos perfectamente conscientes de que
es un hecho que escapa completamente a la razén y a la experiencia, pero es
lo que la Biblia nos revela y para nosotros esa es la autoridad suprema, por
encima de la razén y de la experiencia. Quienes basan todas sus convicciones
sobre lo trascendente en la razén o la experiencia tienen un concepto
humanista que hace del hombre la medida y el fin de todo y, consciente o
inconscientemente, directa o indirectamente, rechazan la existencia del Dios de
las Escrituras. Pero ¢quién les ha dicho que la razon y la experiencia son la
autoridad adecuada para juzgarlo todo? El mismo hombre se constituye en juez
y parte de su causa. Si el hombre acepta su propia razén como autoridad y
criterio dltimo para juzgarlo todo y formar sus convicciones sobre lo
trascendental, lo hace por un simple acto de fe, porque quiere creer y actuar
asi. No pretendo desestimar la razon, precioso don de nuestro Dios. Sélo
sefialo que ella no es ni omnipotente, ni omnisciente, ni perfecta. Es muy
potente, pero limitada. Sélo a modo de ejemplo, la teoria axiomatica de
conjuntos, construida en la forma mas estrictamente racional, con una légica
impecable, conduce a paradojas o contradicciones que los matematicos han
tratado desesperadamente (a mi modo de ver) de salvar, sin mayor éxito hasta
ahora, lo cual sugiere, a lo menos, que la razon humana no es perfecta y
reafirma nuestra opinion de que las convicciones humanistas basicas son
simplemente una profesion de fe. Nosotros, también por una profesion de fe,
aceptamos o creemos que existe realmente un Dios Unico, eterno e infinito en
todas sus propiedades, absolutamente independiente del hombre, que ha
querido darse a conocer a su criatura humana en las Escrituras.

Por eso no son validos los argumentos de cualquier clase de los
unitarios, que niegan la Trinidad, tales como los Testigos de Jehova o los
modernistas o liberales, para desacreditar esta doctrina. Esta doctrina es
materia de fe: se cree o no en ella, pero no se puede probar por la razén o la
experiencia que es verdadera o falsa. Para nosotros, a causa de nuestra fe,
esta doctrina es un indicio del origen extrahumano de la Biblia, porque ¢qué ser
humano habria inventado un Dios asi?



La Asamblea de Westminster, en su Catecismo Mayor, define asi esta
doctrina:

“(Hay un solo Dios, vivo y verdadero). En este Dios hay tres personas: el
Padre, el Hijo y el Espiritu Santo; estas tres personas son un eterno y
verdadero Dios, las mismas en sustancia, iguales en poder y en gloria, aun
cuando se distinguen por atributos personales”.

Pero ¢ensefian las Sagradas Escrituras realmente la trinidad de Dios?

Es verdad que la palabra misma “Trinidad” no aparece, pero la doctrina
esta amplisisimamente ensefada.

1. Se sugiere pluralidad en el Dios Unico: Génesis 1: 26; 3: 22; 11: 5-8;
Isaias 6: 8; etc.

2. Se mencionan juntos con frecuencia: Isaias 48: 16; 61: 1; Mateo 28:
19; 3: 16-17; Marcos 1: 10-11; Lucas 3: 22; Romanos 8: 9; 15: 18-19; |
Corintios 12: 3-6; Il Corintios 13: 13; Galatas 4: 6; Efesios 4: 6; | Pedro 1:
2; Judas 20-21.

3. Se dice expresamente que cada uno es Dios:

a) El Padre es Dios: | Corintios 8: 6; Efesios 4: 6;
b) El Hijo es Dios: Hebreos 1: 8; Juan 1: 1 (la traduccién de la Version
Reina —Valera, de 1909, de la Biblia traduce exacta y estrictamente el
original); Romanos 9: 5; Il Pedro 1: 1; | Juan 5: 20; Isaias 9: 6;

c) El Espiritu Santo es Dios: Hechos 5: 3-4; 7: 51 (cita del Salmo 78:
18, 19);

4. A los tres se les dan los mismos titulos:

a) Jehova: Al Padre: | Samuel 2: 2; | Cronicas 17: 20; Isaias 37: 20;
Al Hijo: Jeremias 23: 5-6; Isaias 40: 3 (comparese con
Mateo 3:3);
Al Espiritu Santo: Jueces 15: 14 (comparese con 16: 20);

b) Sefior: Al Padre: Malaquias 1: 6; Mateo 21: 9; 22: 37; Hechos 4:
24; Apocalipsis 11: 15;
Al Hijo: Hechos 10: 36; | Corintios 8: 6; 12: 3; Efesios 4: 5;
Al Espiritu Santo: Isaias 6: 8-10 (comparese con Hechos
28: 25-27; 1l Corintios 3: 17,

5. Se les atribuyen las mismas perfecciones:

a) Cada uno existe desde antes de la fundacion de todas las cosas:
El Padre: Proverbios 8: 22; Salmo 90: 2;
El Hijo: Juan 1: 1; 17: 5, 24;
El Espiritu Santo: Génesis 1: 1, 2.

b) Son eternos:
El Padre: Salmo 93: 2; 102: 12;
El Hijo: Hebreos 13: 8; Apocalipsis 1: 8, 17, 18;
El Espiritu Santo: Hebreos 9: 14.



c) Son todopoderosos:
El Padre: Il Cronicas 20: 6; Isaias 14: 27; Efesios 1: 19;
El Hijo: Mateo 11: 18; Filipenses 3: 21; Apocalipsis 3: 7;
El Espiritu Santo: Romanos 15: 19.

d) Son buenos:
El Padre: Salmo 86: 5; 108: 4; Lucas 6: 35;
El Hijo: Hechos 10: 38; Mateo 11: 28;
El Espiritu Santo: Nehemias 9: 20; Salmo 143: 10.

e) Son santos:
El Padre: Levitico 19: 2; 20: 26; Isaias 6: 3; Apocalipsis 4: 8;
El Hijo: Daniel 9: 24; Hechos 3: 14;
El Espiritu Santo: Isaias 63: 10; Romanos 15: 16; Tito 3: 5.

6. Se le atribuyen iguales obras y hechos:
a) Guian a su pueblo:
Dios: Deuteronomio 32: 12; Salmo 23: 3; 73: 24; Isaias 48: 17;
Jesucristo: Mateo 16: 24; Juan 10: 4; | Pedro 2: 21;
El Espiritu Santo: Salmo 143: 10; Isaias 63: 14; Romanos 8: 14.
b) Santifican a los fieles:
Dios: Ezequiel 37: 28; | Tesalonicenses 5: 23; Judas 1,
Jesucristo: Efesios 5: 25-26; Hebreos 13: 12;
El Espiritu Santo: Romanos 15: 16; | Corintios 6: 11; | Pedro 1: 2.

c) Habitan en los fieles:
Dios: Juan 14: 23; | Corintios 14: 25; Il Corintios 6: 16; | Juan 2: 5;
Jesucristo: Juan 17: 23; 1l Corintios 13: 5; Galatas 2: 20; Efesios
3:17; 1 Juan 3: 24;
El Espiritu Santo: Juan 14: 17; Romanos 8: 11; | Corintios 3: 16;
6: 19; Il Timoteo 1: 14.

d) Distribuyen los dones espirituales:
Dios: | Corintios 12: 6; Hebreos 2: 4;
Jesucristo: Efesios 4: 7-8;
El Espiritu Santo: Juan 14: 26; | Corintios 12: 8-11.

e) Inspiraron a los profetas y las Escrituras:
Dios: Exodo 4: 12; Oseas 12: 11; Lucas 1: 68,70; Il Timoteo 3: 16;
Hebreos 1: 1;
Jesucristo: Il Corintios 13: 3; Efesios 4: 7, 11; | Pedro 1: 11;
Apocalipsis 1: 1;
El Espiritu Santo: Il Samuel 23: 2; Marcos 12: 36; Hechos 11: 28;
28: 25; Il Pedro 1: 21.

f) Hablaron por los profetas y apostoles:
Dios: Jeremias 1: 9; Lucas 1: 68, 70; Hechos 3: 21;
Jesucristo: Lucas 21: 15;
El Espiritu Santo: Mateo 10: 20; Marcos 13: 11.



g) Dan su misién y envian a los apdstoles, profetas y ministros:
Dios: Isaias 48: 16; Jeremias 25:4; | Corintios 12:28; Galatas 1: 1;
Jesucristo: Marcos 16: 15; Il Corintios 5: 20; Galatas 1: 1;
El Espiritu Santo: Isaias 48: 16; Hechos 13: 24; 16: 6, 7; 20: 28.

h) Dieron a los apoéstoles el poder de hacer milagros:
Dios: Hechos 15: 12; 19: 11; Hebreos 2: 4; Hechos 14: 3;
Jesucristo: Hechos 4: 10, 30; 9: 34; 16: 18; Romanos 15: 18, 19;
El Espiritu Santo: Isaias 48: 16; Hechos 13: 24; 16: 7; 20: 28.

7. Ademas:
a) Los fieles son templo de Dios: | Corintios 3: 16; Il Corintios 6: 16 y del
Espiritu Santo: | Corintios 6: 19;

b) Tienen comunién con Dios: Juan 1: 3, con Jesucristo: | Juan 1: 3y
con el Espiritu Santo: Il Corintios 13: 13;

c) Pecado es tentar a Dios: Deuteronomio 6: 16, a Jesucristo: |
Corintios 10: 9 y al Espiritu Santo: Hechos 5: 9.

Lo anterior prueba cuan clara y abundantemente nos revela la Biblia la
triunidad de Dios. Por eso los la que rechazan no pueden pretender apoyo
biblico para ello. Pueden tener las razones que quieran para negar la Trinidad,
pero no la Biblia. Nosotros, que creemos que la Biblia es literalmente la Palabra
de Dios, no tenemos la menor duda al respecto.

Quien sabe si aun mas asombrosa fue para los paganos la idea de que
Dios es Padre: No un tirano lleno de exigencias abrumadoras, que exige el
servicio de los hombres sin miramiento, sino un Dios que entra en relaciones
filiales con sus criaturas, que permite a estas acercarse a €l con plena
confianza, aunque también con supremo respeto, para compartir con él toda
alegria, toda pena, toda preocupacion y dificultad, y echar sobre él todas sus
cargas y trabajos, con la plena seguridad de su comprension, ayuda y
proteccién. Aunque los paganos, y mas aun los judios, tuvieron algin concepto
de la paternidad de Dios, fue s6lo mediante Jesucristo que su paternidad plena
y propia se reveld al hombre.

Sin embargo, aunque este versiculo habla de un Dios y Padre DE
TODOS, no se refiere a una paternidad universal, a que Dios sea Padre de
todos los seres humanos, por el solo hecho de haber nacido, en primer lugar
porque el pasaje esta hablando de la unidad de los redimidos, por lo cual este
TODOS se refiere solamente a ellos y, en segundo lugar, porque la Biblia deja
abundantemente claro que existen los que son hijos de Dios, pero también los
gue son hijos del diablo:

“Y cuando estaban gozosos, he aqui que los
hombres de aquella ciudad, hombres hijos de
Belial...” Jueces 19: 22;

“... yaquellos hombres de Belial atestiguaron
contra Naboth...” | Reyes 21: 13;



“Vosotros hacéis las obras de vuestro padre.
Dijéronle entonces: Nosotros no somos nacidos
de fornicacion, un padre tenemos, que es Dios.
Jesus entonces les dijo: Si vuestro padre fuera
Dios, ciertamente me amariais, porque yo de
Dios he salido y he venido, que no he venido de
mi mismo, mas €l me envié... Vosotros de
vuestro padre el diablo sois...” Juan 8: 14-42, 44.

Es este Unico Dios y Padre de todos los creyentes el que ha derramado
Su amor eterno en nuestros corazones y este amor hace de todos nosotros
HERMANOS, en el sentido mas propio e intimo del término, puesto que
tenemos un mismo Padre eterno y sobrenaturalmente, en nuestro corazén, ha
puesto la capacidad de simpatizar y sentirnos indisolublemente unidos a los
demas elegidos y salvados. Pero esto no hace que actuemos automaticamente
como hermanos. El Padre se nos presenta en ese caracter a todos nosotros,
nos ensefla y nos exhorta a comportarnos como hermanos y nos da la
capacidad para hacerlo. A nosotros corresponde aceptar el privilegio de
comportarnos como verdaderos hermanos de todos los creyentes y de echar
mano y pedir del mismo Padre, en oracion, con fe y decision, la fuerza
sobrenatural que siempre necesitamos para ello, ya que la expresion efectiva
de ese amor fraternal estd en conflicto con nuestra carne enferma. Por eso
podemos decir que a pesar de todas nuestras fallas, el hecho de que tengamos
un Dios y Padre de todos los salvados es el mas potente y maravilloso factor
de unidad. Bien podemos exclamar: jQUE UNIDAD!

“El cual es sobre todas las cosas”.

La traduccion correcta es: “sobre todos”, es decir, Dios, el Padre, esta
sobre todos los creyentes, con su potencia y gracia infinitas, para proteger,
guiar y dar la victoria a los suyos. Es una manera de expresar la soberania de
Dios, su derecho a mandarnos y a que nosotros le obedezcamos por amor.
¢Acatamos su soberania en cuanto se refiere a nuestro deber de mantener una
unidad efectiva, de amor, con nuestros hermanos? Si no lo hacemos, sea por
hacer acepcion de personas, sea por menospreciar a algunos de ellos, sea por
formar grupos exclusivistas, somos rebeldes contra tan poderoso y amoroso
Padre, que estd sobre nosotros, con su autoridad suprema. En tal caso,
nuestro pecado es mas que contra nuestros hermanos, es directamente contra
nuestro Padre celestial.

“Y por todas las cosas”

Es, en realidad, “y en medio de todos”, es decir, esta en medio de los
suyos, aunque no simplemente “con” ellos, sino actuando en forma penetrante
en sus corazones. Se refiere a Dios, que actla en Jesucristo, como un
compafero, ya que es Jesucristo quien ha puesto al Padre nuevamente en
buenas relaciones con nosotros. Esto expresa la trascendencia de Dios: esta
en medio de nosotros, actda en cada uno en la forma mas intima, pero es
diferente de nosotros, ni nosotros somos, ni seremos jamas, dioses. De este
modo se refuta todo panteismo.



“Y en todos vosotros”.

Se refiere a la morada de Dios por su Espiritu, en nuestros corazones,
en nuestro ser mas intimo, de lo cual ya habl6 en 2: 22 y, especialmente en 3:
16. Asi se refuta todo deismo y, junto con la frase anterior, se establece la
trascendencia e inmanencia de Dios, que es el concepto fundamental del
teismo biblico.

Asi termina el parrafo con una referencia a la Trinidad, que ha creado,
ha hecho posible y desea fervientemente la plena unidad de los suyos, de su
pueblo.

Algunos niegan toda referencia trinitaria aqui y refieren la expresion a
que “Dios, por el Espiritu de santificacion, se extiende hacia todos los
miembros de la iglesia y comprende a todos bajo su dominio y habita en todos”,
pero esto no toma en cuenta la triple divisibn que encontramos en este
versiculo y convierte una de las proposiciones usadas en una repeticion ociosa.
Este es, entonces, uno de los pasajes que ensefian indirectamente la doctrina
de la Trinidad: hay un Espiritu, un Sefior y un Dios y Padre. La Biblia ensefia
ampliamente que el Espiritu vive en nosotros y que Cristo esta en medio de sus
iglesias:

“Y en medio de los siete candeleros, uno
semejante al Hijo del hombre...” Apocalipsis 1:
13
y dondequiera haya dos o tres reunidos en su nhombre: Mateo 18: 20. También
es abundante y clara la ensefianza de que el Padre es soberano, esta sobre
Nosotros.

En suma, el Dios que se revela en la Escritura no es un Dios que por
estar sobre nosotros tan abrumadoramente, esté lejos y sea inalcanzable e
incognoscible, sino que también esta en medio de todos sus hijos, siempre
pronto para socorrerlos y sostenerlos, como un intimo amigo, siempre a la
mano y aun mas, dentro de todos nosotros, “influyendo y llenando todo con su
presencia que sostiene y da vida” (Lacy), aunque sin confundirse con nosotros,
sin que nosotros seamos una chispa suya, destinada a fundirse con él
nuevamente. Por toda la eternidad, continuara estando sobre, con y en
nosotros.

Versiculo 7.
“Empero a cada uno de vosotros es dada la
gracia conforme a la medida del don de Cristo”.

“Empero”:

Desde cierto punto de vista podria parecer que lo que dice a
continuacion contradijera lo ya dicho tan extensa y enfaticamente sobre la
perfecta e intima unidad de los creyentes, puesto que ahora se refiere a la casi
infinita variedad de sus dones y talentos. Pero, por supuesto, no hay
contradiccion, sino dos hechos complementarios: unidad no significa
uniformidad. Biblicamente todos los redimidos son iguales en posicion,
privilegios, deberes y responsabilidades y en la forma como hemos sido salvos.
En relacion con esta igualdad no cuentan las diferencias sociales, nacionales y
ni siquiera el sexo:



“Porque todos los que habéis sido bautizados en
Cristo, de Cristo estais vestidos. No hay judio, ni
griego, no hay siervo ni libre, no hay varon ni
hembra, porque todos sois uno en Cristo Jesus”
Galatas 3: 27, 28;

“Donde no hay griego ni judio, circuncision ni
incircuncisioén, barbaro ni scytha, siervo ni libre,
mas Cristo es el todo y en todos” Colosenses 3:
11.

Tenemos una relacion personal, individual y directa con Dios: ¢ Disfrutamos de
ella? Hay quienes no hacen uso de este extraordinario privilegio y hasta
ignoran que lo tienen. Las Escrituras no establecen una jerarquia en que
ciertos hombres son llamados a dominar a otros creyentes. Desde este punto
de vista, hasta el menor creyente es un sacerdote: todos tenemos el derecho,
el privilegio y el deber de interceder los unos por los otros y por los perdidos,
para que se salven.

Sin embargo, al mismo tiempo, no existen dos creyentes iguales en
personalidad, en manera de ser, en capacidades. Estas diferencias individuales
provienen de factores hereditarios, el medio (cultura, educacion, circunstancias
externas individuales) y de los dones o talentos dados por Dios. Todos estos
factores se pueden combinar en formas diferentes, practicamente infinitas. Por
eso, desde este otro punto de vista, todos los creyentes difieren entre si. Pero
estas diferencias permiten el funcionamiento arménico del cuerpo de Cristo,
que es la Iglesia y el cumplimiento de los propositos de la cabeza de este
cuerpo, que es la Unica que tiene derecho a mandar a los miembros. Esta
cabeza es exclusivamente Cristo, nunca un hombre comun. Asi que esta
diversidad también tiene por objeto la unidad del cuerpo como un todo y de los
miembros entre si. La semejanza con el cuerpo humano es tan evidente que
una y otra vez el apéstol Pablo recurre a ella en sus cartas. El pasaje mas
extenso es el de | Corintios 12: 12-27, que ya transcribi. El cuerpo no podria
funcionar si todo fuera ojo o todo fuera pie 0 mano. Tampoco si todo fuera
cerebro. Todos los miembros se necesitan entre si, aun los mas fuertes
necesitan a los mas débiles y todos funcionan arménicamente bajo la direccién
de la cabeza, aunque cumplen cada uno una funcion diferente y esto permite la
existencia del cuerpo y su funcionamiento como una unidad compuesta.
Ademas existe en el cuerpo la correlacion interorganica, por la cual todo lo que
afecta a un drgano, hasta al mas insignificante, afecta a todos los otros. La
aplicacion espiritual es obvia:

“Por manera que si un miembro padece, todos
los miembros a una se duelen y si un miembro es
honrado, todos los miembros a una se gozan” |
Corintios 12: 26.

¢, Es verdad en nosotros esta actitud respecto de nuestros hermanos? ¢O nos
llenamos de envidia y desazon cuando otro es honrado u obtiene un triunfo,
como si eso fuera un insulto personal contra nosotros? ¢Nos duele y afecta
realmente el dolor o afliccion de cualquier otro creyente, por sentirnos unidos a
él indisolublemente, como componentes del mismo cuerpo?



La diversidad de dones o talentos que diferencian a un creyente de otro
no son el resultado de una capacidad natural desarrollada por nuestro propio
esfuerzo, lo cual justificaria en cierto modo que los mas capaces
menospreciaran a los menos dotados y estimularia el orgullo y el amor propio.
Pero nuestros dones y talentos los tenemos por la gracia de Dios, que nos fue
dada y por la cual hemos sido salvos:

“Mas todas estas cosas obra uno y el mismo

Espiritu, repartiendo particularmente a cada uno

como quiere” | Corintios 12: 11.
Recordemos que “gracia” es favor INMERECIDO ¢por qué, entonces,
despreciaremos al que es menos dotado? Si superamos a algun hermano en
algo es solo porque Dios, sin merecerlo nosotros, nos ha dotado mas
abundantemente. Pero también hay que recordar que Dios nos pedira cuenta
de lo que hemos hecho con los talentos que él nos dio y que su retribucion, que
es solo por gracia, porque nada hacemos mas alla de nuestro deber: Lucas 17:
7-10, dependera no del brillo de nuestros talentos, ni de la cantidad de frutos
que produzcan, sino de la fidelidad con que los usamos, por lo cual podra
ocurrir que un creyente pobremente dotado reciba mas premio que otro
ricamente dotado, pero menos fiel en el uso de los bienes recibidos:

“Mas tu ¢ por qué juzgas a tu hermano? O tu
también, ¢por qué menosprecias a tu hermano?
Porque todos hemos de estar ante el tribunal de
Cristo... De manera que cada uno de nosotros
dara a Dios razon de si” Romanos 14: 10, 12;

“Porque el reino de los cielos es como un
hombre que, partiéndose lejos, llamoé a sus
siervos y les entreg0 sus bienes. Y a éste dio
cinco talentos y al otro dos y al otro uno, a cada
uno conforme a su facultad y luego se partio
lejos. Y el que habia recibido cinco talentos se
fue y granjed con ellos e hizo otros cinco
talentos. Asimismo el que habia recibido dos,
gano también él otros dos... Y después de
mucho tiempo, vino el sefior de aquellos
siervos e hizo cuentas con ellos. Y llegando el
gue habia recibido cinco talentos, trajo otros
cinco talentos, diciendo: Sefior, cinco talentos
me entregaste, he aqui otros cinco he ganado
sobre ellos. Y su sefior le dijo: Bien, buen siervo
y fiel, sobre poco has sido fiel, sobre mucho te
pondré, entra en el gozo de tu sefior. Y llegando
también el que habia recibido dos talentos, dijo:
Sefior, dos talentos me entregaste, he aqui otros
dos talentos he ganado sobre ellos. Su sefior le
dijo: Bien, buen siervo y fiel, sobre poco has sido
fiel, sobre mucho te pondré, entra en el gozo de
tu sefor” Mateo 25: 14-23,



parabola que nos ensefia que a diferente talentos e igual fidelidad en su uso,

correspondera igual retribucion;
“Dijo pues: Un hombre noble partié a una
provincia lejos, para tomar para siunreinoy
volver. Mas llamados diez siervos suyos, les dio
diez minas y dijoles: Negociad entre tanto que
vengo... Y acontecid, que vuelto él... mandé
[lamar a si a aquellos siervos... para saber lo que
habia negociado cada uno. Y vino el primero,
diciendo: Sefior, tu mina ha ganado diez minas. Y
él le dice: Esté bien, buen siervo, pues que en lo
poco has sido fiel, tendras potestad sobre diez
ciudades. Y vino otro, diciendo: Sefor, tu mina
ha hecho diez minas. Y también a éste dijo: Tu
también sé sobre cinco ciudades” Lucas 19: 12,
13, 15-109.

Esta segunda parabola nos ensefia que a iguales talentos y diferente fidelidad,

habra remuneracion diferente, de acuerdo a la fidelidad.

Asi que todo es de gracia, no hay motivo para la envidia, la emulacion, la
jactancia o el orgullo.

De modo, pues, que todos hemos recibido la gracia de Cristo, primera y
basicamente para nuestra salvacion, y en ese sentido la gracia es la misma
para todos, y enseguida, para la perfeccion del cuerpo de Cristo y para el
cumplimiento de los planes divinos mediante los creyentes como sus
instrumentos, y en este segundo sentido esa gracia es diferente, para cada
uno. Esta diferente “medida” de gracia se debe unicamente a la voluntad del
Sefior, que ha querido hacerlo asi. Toda la gracia proviene de él, pero ha
querido darla en diferente medida a cada uno y de diferente clase, segun su
pura voluntad: no todos tenemos la misma inteligencia o salud, por ejemplo, no
todos pueden predicar o enseflar o consolar o alentar y algunos pueden
ensefiar, predicar o consolar mejor que otros, segun el propésito que el Sefor
tiene para cada uno. Por eso cada uno debe estar contento con la medida o
clase de sus dones, sin ensoberbecerse ni envanecerse. No debemos tener
envidia de los que tienen diferentes o superiores dones que nosotros. Hay que
estar contentos con el puesto que Dios nos ha dado. El pie no debe negarse a
andar, porque no es mano; la mano no debe retenerse de servir porque no es
0jo; el ojo debe estar feliz de ver, aunque no sirva para caminar: cada uno debe
cumplir su funcion asignada por Dios, consciente de que ningun érgano puede
subsistir por si mismo y que todos se necesitan entre si. ¢(Qué haria un
predicador que no tuviera a quien predicarle o que no contara con la oracion de
la congregacién en su favor? ¢Y qué haria el gran nimero de los que no tienen
el don de la predicacion, si no hubiera un ministro de Dios que les expusiera
regularmente la Palabra de Dios para su nutrimiento espiritual? ¢Y qué haria
toda la congregacioén, si no hubiera quién se ocupara del aseo, del ornato, de la
mantencion de los edificios e instalaciones: luz, agua, servicios higiénicos, etc.?

Todos estos diferentes talentos y capacidades proceden de la misma
fuente de gracia divina: son el “don de Cristo” y su fin es preparar a cada uno
para el servicio de la Iglesia y el fin actual de la Iglesia es cumplir los planes
divinos para la humanidad. Algunos han recibido un don abundante, otro méas
escaso, pero siempre ese don procede de Cristo y siempre con el mismo



propésito: que cada creyente tenga algo que realizar y que para llevarlo a cabo
disponga de la gracia del Sefior.

Hay que distinguir entre los dones naturales y los espirituales. Los
naturales son los que se poseen por nacimiento, los cuales dependen
principalmente de los multiples combinaciones de los factores hereditarios y, en
menor medida, de factores ambientales. Estas capacidades basicas naturales
son susceptibles de perfeccionarse por la educacion y el buen uso, pero no de
cambiar de naturaleza. Por ejemplo, una persona puede nacer con talento
musical que por uso o0 desuso puede desarrollarse y perfeccionarse
extraordinariamente o atrofiarse. Una persona asi puede no aprender jamas
nada de técnica musical y esto limitara, pero no destruird, el talento musical:
seguira siendo un musico, a pesar de todo.

En cambio, una persona nacida sin talento musical puede aprender y
dominar extraordinariamente la técnica musical, pero no sera jamas un musico.
Lo mismo puede decirse de todos los dones naturales y del aprendizaje de
técnicas o la adquisicién de conocimientos.

Los dones espirituales pueden tener un origen natural:

“Y le trajo a Jesus. Y mirandole Jesus, dijo: Tu

eres Simédn, hijo de Jonas, tu seras llamado

Cephas, que quiere decir: Piedra” Juan 1: 42;
0 sobrenatural:

“No descuides el don que esta en ti, que te es

dado por profecia con laimposicion de las

manos del presbiterio” | Timoteo 4: 14;

“Mira, yo he llamado por su nombre a Bezaleel...
y lo he henchido de espiritu de Dios, en sabiduria
y en inteligencia y en ciencia y en todo artificio...
Y he aqui yo he puesto con él a Aholiab... y he
puesto sabiduria en el &nimo de todo sabio de
corazén, para que hagan todo lo que te he
mandado” Exodo 31: 2, 3, 6;

“Da pues a tu siervo corazoén décil (entendido)
para juzgar atu pueblo, para discernir entre lo
bueno y lo malo...” | Reyes 3: 9;

iCuan amplia variedad! Pero en todos los casos estos dones proceden del
Sefior y su diferencia basica con los naturales no son sus caracteristicas
esenciales y distintivas, sino su objetivo: los naturales cumplen objetivos
meramente terrenales; los espirituales existen para el servicio del Sefior.

Un don natural no se adquiere con ninguna cantidad de estudio,
esfuerzo o practica. Un don espiritual inexistente en algiin momento se puede
adquirir por concesion sobrenatural milagrosamente, si es la voluntad de Dios.
Cuando un don natural se convierte en espiritual, porque pasa a usarse para el
servicio y gloria de Dios, se refuerza grandemente. Pero el don espiritual debe
ejercitarse y puede aumentar o disminuir de acuerdo a la rendicion o
desobediencia del creyente:



“Y respondiendo, les dijo: Porque a vosotros es
concedido saber los misterios del reino de los
cielos, mas a ellos no es concedido, porque a
cualquiera que tiene, se le darad y tendra mas,
pero al que no tiene, aun lo que tiene le sera
quitado” Mateo 12: 11-12;

“Ninguno que enciende la antorcha la cubre con
vasija o la pone debajo de la cama, mas la pone
en un candelero, para que los que entran vean la
luz” Lucas 8: 16.

Es decir, debemos estar conformes con el don que el Sefior nos ha dado, sin
envidiar a otros, pero ese don que tenemos de parte del Sefior debemos
usarlo, gastarlo, en el servicio del Sefior y asi se hara mas fructifero:

“Pues tu, hijo mio, esfuérzate en la gracia que es
en Cristo Jesus... Tu pues, sufre trabajos como
fiel soldado de Jesucristo... El labrador, para
recibir los frutos, es menester que trabaje
primero... Procura con diligencia presentarte a
Dios aprobado, como obrero que no tiene de qué
avergonzarse, que traza bien la palabra de
verdad” Il Timoteo 2: 1, 3, 6, 15.

También el Sefior nos sometera a prueba, a veces severas y dolorosas, para
que el don crezca y dé mas fruto:

“Todo pampano que en mi no lleva fruto, le
guitara y todo aquel que lleva fruto, le limpiara,
para que lleve mas fruto” Juan 15: 2;

“En verdad que ningun castigo al presente
parece ser causa de gozo, sino de tristeza, mas
después da fruto apacible de justicia a los que en
él son ejercitados” Hebreos 12: 11.

Nétese ademas que los dones naturales también son obra de Dios, de
su gracia comun, por lo cual los no redimidos deberan dar cuenta de ellos, de
su mal uso:

“Y llegando también el que habia recibido un
talento, dijo: Sefor, te conocia que eres hombre
duro, que siegas donde no sembraste y recoges
donde no esparciste, y tuve miedo y fui y escondi
tu talento en latierra, he aqui tienes lo que es
tuyo. Y respondiendo su sefor, le dijo: Malo y
negligente siervo, sabias que siego donde no
sembré y que recojo donde no esparci, por tanto
te convenia dar mi dinero a los banqueros y
viniendo yo, hubierarecibido lo que es mio con



usura. Quitadle pues el talento y dadlo al que
tiene diez talentos, porque a cualquiera que
tuviere, le sera dado y tendrd mas y al que no
tuviere, aun lo que tiene le sera quitado y al
siervo inutil echadle en las tinieblas de afuera:
alli sera el lloro y el crujir de dientes” Mateo 25:
24-30.

Versiculo 8.
“Por lo cual dice: Subiendo alo alto, llevo
cautiva la cautividad y dio dones a los hombres”.

En los versiculos 11 al 16, Pablo mostrard que la unidad de los
creyentes es compatible con una gran diversidad: No es uniformidad. Pero
antes de tratar de la distribucion de los dones, se referira al que los distribuye,
porque no podian darse los dones del Espiritu Santo a la Iglesia sin la
redencién y glorificacién de Jesucristo:

“Y esto dijo del Espiritu Santo que habian de recibir los
gue creyeren en él, pues aun no habia venido el
Espiritu Santo, porque Jesus no estaba aun
glorificado” Juan 7: 39;

“Asi que, levantado por la diestra de Dios y recibiendo
del Padre la promesa del Espiritu Santo, ha derramado
esto que vosotros veis y ois” Hechos 2: 33.

No lo hace directamente, sino mediante una referencia al Salmo 68: 18:

“Subiste a lo alto, cautivaste la cautividad, tomaste
dones para los hombres...” Salmo 68: 18.

¢, Quién dice esto? Dios, mediante su Palabra. La cita no es literal; es mas bien,
una interpretacion que sigue muy de cerca el pasaje original. Pablo conserva el
sentido del texto original, pero lo aplica a su propio pensamiento. La cita es una
ilustracion de “la medida del don de Cristo”, a lo cual acaba de referirse, de
modo que es en esa “medida” en la que se concentra el pensamiento del
apostol.

El sentido general del Salmo es victoria y concesién de dones y, en ese
sentido, el versiculo 18 es el climax del poema, la expresion sintética o
concentrada de todo su contenido.

No es posible determinar de qué hecho historico especifico se trata en el
Salmo. Algunos creen que se refiere a la conquista del monte Sién, por David,
el emplazamiento de Jerusalem, entonces llamada Jebus, por sus habitantes,
los jebuseos. Segun esto, el Salmo reflejaria la ascension de David desde el
profundo valle de Cedron (Kidrén) hacia la alta cumbre del monte Sion, el
desfile de los cautivos delante del conquistador, la recepcién por éste de los
despojos de los vencidos y su dedicacion para la construccion del templo, lo



cual, por la morada de Dios alli, traerd bendiciébn a vencedores y vencidos,
puesto que el versiculo 18 dice:
Tomaste dones paralos hombres y también para los
rebeldes, para que habite entre ellos JAH Dios”.

Sea esto asi 0 no, las ideas béasicas de un rey triunfante que sube a un
lugar elevado, llevando sus cautivos y de quienes recibe dones que usa a favor
de ellos mismos son las ideas del Salmo que Pablo aplica: Cristo se elevo
desde la mas profunda humillacién hasta la altura mas excelsa; su victoria le
permite edificar la casa de Dios entre los hombres rebeldes.

La forma como Pablo interpreta el pasaje indica que:

a) Los dones de Cristo a su iglesia provienen del Salvador ascendido
0 exaltado;

b) Sus dones son el fruto de su victoria; y
c) Estos dones son para los hombres.

“‘Medidlos, primero, por la altura a la que se ha levantado jy desde qué
profundidad! Medidlo, ademas, por los despojos que ya ha ganado. Medidlos,
también, por las carencias de la humanidad, por las necesidades que él ha
suplido. Como él es, asi da; como tiene, asi da; como ha dado, asi dara, hasta
que seamos llenos de toda la plenitud de Dios” (Findlay).

a) Los dones de Cristo a su iglesia provienen del Salvador ascendido o
exaltado.

Hay que tomar en cuenta la altura donde esta, para poder apreciar muy
débilmente la riqgueza de sus dones.

Cuando “siendo rico”, “se hizo pobre” por amor a nosotros jcuan ricos
dones nos dio!: Pan a los hambrientos, salud a los enfermos, consuelo a los
afligidos, perddn a los pecadores, vida a los muertos. ¢Ha cambiado esto por
su exaltacion? ( puesto que es tan comun entre los hombres que cuando
aumenta la riqueza, el corazén se encoja y no quiera dar; que mientras mas se
tenga para dar; menos se ame el dar; que se olvide a los amigos y hasta a los
que ayudaron en los dias de pobreza y necesidad). No, el mismo Sefior que se
humilld, fue el que ascendid y él “es el mismo hoy, ayer y por los siglos”. Pero
ahora tiene a su disposicion toda la "potestad en el cielo y en la tierra” que le ha
sido dada:

“Y llegando Jesus, les hablé, diciendo: Toda
potestad me es dada en el cielo y en la tierra”
Mateo 28: 18),

por lo cual puede bendecirnos aun mas que a aquellos que le trataron aqui en
la tierra.

b) Sus dones son el fruto de su victoria (“llevé cautiva la cautividad”)
Esta expresion hebrea subraya la victoria de Cristo. La expresion
implica una guerra victoriosa, ¢contra quién? Contra el diablo. Vino para
destruir sus obras, para destruir al que tenia el imperio de la muerte:




“Asi que, por cuanto los hijos participaron de
carne y sangre, él también particip6 de lo mismo,
para destruir por la muerte al que tenia el imperio
de la muerte, es a saber, al diablo y librar a los
gue por el temor de la muerte estaban por toda la
vida sujetos a servidumbre” Hebreos 2: 14, 15.

Vino como el mas fuerte, el Omnipotente, para atar al valiente, Satanas y
despojarlo de sus posesiones mal habidas (Lucas 11: 21-22). De este modo
triunfé sobre todos sus enemigos:

“Y despojando los principados y las potestades,
sacolos ala verglienza en publico, triunfando de
ellos en si mismo” Colosenses 2: 15;

“Ahora es el juicio de este mundo, ahora el
principe de este mundo sera echado fuera” Juan
12: 31.

Las batallas y combates de esta guerra fueron las tentaciones a las que fue
sometido el Sefior al comienzo de su ministerio, inmediatamente después de su
bautismo y durante todo ese ministerio.

“Y acabada toda tentacion, el diablo se fue de él
por un tiempo” Lucas 4: 13,

su lucha contindia contra los demonios:

“Y habia en la sinagoga de ellos un hombre con
espiritu inmundo, el cual dio voces, diciendo:
iAh! ¢qué tienes con nosotros, Jesus Nazareno?
¢Has venido a destruirnos? Sé quién eres: el
Santo de Dios. Y Jesus le rifi6, diciendo:
Enmudece y sal de él. Y el espiritu inmundo,
haciéndole pedazos, y clamando a gran voz, salié
de él” Marcos 1: 23-26;

“Y clamando a gran voz, dijo: ;Qué tienes
conmigo, Jesus, Hijo del Dios Altisimo? Te
conjuro por Dios que no me atormentes. Porque
le decia: Sal de este hombre, espiritu inmundo”.
Marcos 5: 7-8:

“Y como Jesus vio que la multitud se agolpaba,
reprendi6 al espiritu inmundo, diciéndole:
Espiritu mudo y sordo, yo te mando, sal de él y
no entres mas en él. Entonces el espiritu,
clamando y desgarrandole mucho, salié...”
Marcos 9: 25-26,



y la enfermedad:
“Y le traen un sordo y tartamudo y le ruegan que
le ponga la mano encima, y toméandole aparte de
la gente, metié sus dedos en las orejas de él y
escupiendo, tocé su lengua y mirando al cielo,
gimié y le dijo: Ephphatha, que es decir: Sé
abierto. Y luego fueron abiertos sus oidos y fue
desatada la ligadura de su lengua y hablaba
bien” Marcos 7: 32-35;

“Y corria su fama por toda la Siria y le trajeron
todos los que tenian mal, los tomados de
diversas enfermedades y tormentos y los
endemoniados y lunaticos y paraliticos y los
sano6” Mateo 4: 24,

sus enfrentamientos con escribas y fariseos, su agonia continua y creciente
ante la cruz, su agonia en Gethsemani, su terrible combate en la cruz. Por otra
parte, la figura de lenguaje se refiere a la entrada triunfal después de la victoria:

“Miraba yo en la vision de la noche y he aqui en
las nubes del cielo como un hijo de hombre que
veniay lleg6 hasta el Anciano de grande edad e
hiciéronle llegar delante de él. Y fuele dado
seforio y gloriay reino y todos los pueblos,
naciones y lenguas le sirvieron; su sefiorio
eterno, que no seratransitorio y su reino que no
se corrompera” Daniel 7: 13-14.

Cristo gano la victoria en la cruz, porque por su muerte hizo imposible la
victoria de Satands, es decir, que pudiera arrebatar a Dios a todo el género
humano y, especificamente, sus elegidos, y aseguré su condenacion definitiva,
aunque diferida. Es por eso que Satanas es un enemigo vencido y su lucha
actual es completamente desesperada, puesto que no podra arrastrar a la
condenacion a ninguno de los elegidos, redimidos por la sangre de Cristo. La
resurreccion del Sefior fue el primer fruto y la garantia de su victoria. Luego
ascendid a los cielos con los despojos obtenidos mediante su victoria: la
autoridad y poder sobre el infierno y la muerte:

“Y el que vivo y he sido muerto y he aqui que
vivo por siglos de siglos. Amén. Y tengo las
llaves del infierno y de la muerte” Apocalipsis 1:
18.

Ahora por ese poder conquistado a tan alto precio, puede y quiere das dones a
los redimidos, para la edificacion de la Iglesia: Efesios 4: 11, 12 y:

“De manera que, teniendo diferentes dones
segun la gracia que nos es dada” Romanos 12: 6.



¢A qué cautivos se refiere? Algunos han creido que a los libertados del
pecado o redimidos, por su muerte y resurreccion, pero esta idea no esta en el
texto. En el Salmo 68 se refiere a los enemigos de Israel, vencidos y reducidos
a servidumbre. Pablo lo aplica a “los enemigos de Cristo y de su reino,
vencidos por su resurreccion y su vuelta a la gloria” (Bonnet y Schroeder), es
decir, a Satanas y sus servidores, aunque esta cautividad implica la liberacion
de los elegidos y su sometimiento a Jesucristo.

Esta expresion no se refiere a una liberacion literal de prision o a
cambiar la clase de cautividad. Se refiere simplemente a la victoria sobre los
enemigos, como vimos. No apoya la idea de “liberacion”, como contrario a
cautividad, de almas que hubieran estado en el infierno (en el “hades”).

c) Estos dones son para los seres humanos (“dio dones a los hombres”).

En esta frase Pablo cambia la expresién original: “tomaste dones

para los hombres”, literalmente: “recibiste dones para los hombres”, por “dio
dones...”.

Los criticos negativos han sostenido que esto invalida completamente la
doctrina (que para ellos es sélo una teoria) de la inspiracion verbal y de la
infalibilidad (en el sentido de “sin error”) de las Escrituras, porque dicen que no
corresponde ni en el fondo, ni en la forma (o sea, ni en contenido o
pensamiento ni en los términos o palabras) al Salmo 68. Dicen que el Salmo no
es mesianico, por lo cual no se refiere a Cristo ni a su obra, ni a sus dones,
sino que canta los triunfos de Dios a favor de su pueblo, desde la salida de
Egipto hasta su consolidacién como reino terrenal, con su capital en Sion.

Pero ese Dios revelado en el Antiguo Testamento, que andaba en medio
de su pueblo, que vencia a todos sus enemigos y los ponia bajo su dominio,
que tomaba o recibia despojos y tributos de ellos y los dedicaba al bien de su
propio pueblo y aun de sus adversarios, ese Jehova del Antiguo Testamento,
ese “angel del pacto” es el mismo Jesus del Nuevo Testamento. En relacién
con esta afirmacién, comparese Isaias 40: 3 con Mateo 3: 3 y Juan 1: 23. Es
también la Palabra de Dios (el Verbo) y el Hijo de Dios. De modo que aunque el
Salmo no sea especificamente mesianico, es completamente correcto aplicarlo
a Cristo, asi como todo el Antiguo Testamento. Esta es la posicidbn que toman
todos los escritores del Nuevo Testamento, inspirados por el Espiritu Santo. Asi
que aplicar a Jesucristo, a su triunfo sobre los enemigos espirituales de su
pueblo, el pensamiento del salmista era aplicar correctamente ese pensamiento
y mostrar su realizacibn mas elevada. En cuanto a la diferencia entre el “recibir”
del Salmo y el “dar” de la Epistola hay que tomar en cuenta las circunstancias
histéricas: entre los orientales, recibir dones implicaba darlos; el conquistador
tomaba el despojo de los vencidos para repartirlos entre los suyos: recibiria
para dar. Las dos ideas son correlativas y como Pablo se esta refiriendo a la
“‘medida del don de Cristo” es natural que destaque lo segundo.

En los versiculos 11 y 12, Pablo se referira detalladamente a estos
dones que Cristo da a los suyos y a sus objetivos.

Versiculo 9:
“(Y que subid ¢ qué es, sino que también habia
descendido primero a las partes mas bajas de la
tierra?”



Este es un paréntesis que incluye los versiculos 9 y 10, destinado a
probar que el Salmo 68: 18 se refiere efectivamente a Cristo, puesto que no
hay otro que haya bajado del cielo a la tierra y luego vuelto al cielo, sino él. Sin
embargo la exposicibn de este argumento esta estrechamente ligado o en
completa armonia con los pensamientos que ha estado exponiendo en todo
este parrafo.

El versiculo 9 subraya y magnifica el triunfo de Cristo, cuya victoria soélo
se puede apreciar en toda su grandeza por la profundidad a la cual descendi6 y
por la gloria a la que después fue elevado.

El descenso de Cristo se refiere a su bajar de los cielos y a toda su
humillacién, para cumplir su obra redentora: su encarnacién en el vientre de
una virgen; su nacimiento en un pesebre; su desarrollo desde una criatura
desvalida hasta ser un nifio, un joven y un adulto, velando su divinidad; su vida
en el hogar de un carpintero y su propia practica de ese oficio; el peso del
pecado que le rodeaba; la oposicidn, persecucion y burla de los pecadores; y ,
en fin, su muerte en la cruz y la colocacién de su cuerpo en una tumba.

Muchos intérpretes antiguos y modernos, siguiendo el “Credo de los
Apéstoles”, creen que la idea aqui es que durante el tiempo que permanecio en
la tumba su espiritu estuvo en el infierno. Apoyan esta interpretacion en | Pedro
3: 18, 19; en que Pablo usa la expresiéon “las partes mas bajas de la tierra”,
donde el comparativo “las partes mas bajas” indicaria el mundo de los muertos,
segun la concepcion judia de que existen cielo, tierra y el mundo de los
muertos, situado en las profundidades de la tierra. Pero el pasaje de | Pedro 3:
18, 19:

“Porque también Cristo padecié una vez por los
pecados, el justo por los injustos, para llevarnos
a Dios, siendo a la verdad muerto en la carne,
pero vivificado en espiritu, en el cual también fue
y predicé a los espiritus encarcelados”

se puede interpretar en una forma que no es lo que parece a primera vista,
tomando en cuenta de que una posible predicacién a espiritus “encarcelados”
contradice otros pasajes biblicos claros, como Hebreos 9: 27:

“Y de la manera que esta establecido a los
hombres que mueran unavez y después el
juicio”

y especialmente Lucas 16: 26:

“Y ademas de esto, una grande sima esta
constituida entre nosotros y vosotros, que los
gue quisieren pasar de agui a vosotros no
pueden, ni de alla pasar aca”.

Una de muchas interpretaciones posibles es que el espiritu de Cristo estaba en
Noé cuando exhortaba a su generacion a arrepentirse y a volverse a Dios, para
evitar su juicio que venia, de modo que era Cristo quien les predicaba.



En cuanto al uso del comparativo, nétese que lo que Pablo dice es que
el hecho de que Cristo ascendid a los cielos implica que antes habia
descendido a la tierra, de modo que la implicacién no incluye un descenso a la
morada de los muertos. Ademas, dos veces se refiere Jesus a este descenso
y ascenso en Juan 3: 13 y 16: 28, y en ninguna de las dos hay referencia
alguna a ese hipotético descenso al “hades”. Lo mas probable es que “las
partes mas bajas de la tierra” dé énfasis a que el cuerpo de Cristo permanecio
desde las ultimas horas del viernes hasta las primeras del domingo en una
tumba. Esta suprema humillacion del que es el “Autor de la vida j¢como
destaca la altura a la que fue elevado después!

Ademaés coincide con el pensamiento de Hebreos 4: 15y 5: 8:

Porque no tenemos un Pontifice que no se
pueda compadecer de nuestras flaquezas, mas
tentado en todo segln nuestra semejanza, pero
sin pecado”;

“Y aunque era Hijo, por lo que padecio, aprendio
la obediencia”.

La simple autoridad, aun sumada a la omnipotencia, no basta para satisfacer a
los seres morales que somos nosotros. Podemos comprender intelectualmente
lo terrible que es pasar hambre, por ejemplo, 0 que se muera un ser muy
amado, pero una comprension plena del hecho s6lo podemos tenerla cuando
hemos vivido esa experiencia. Asi Cristo, no por €l, sino para inspirarnos una
confianza plena, experiment6 su terrible humillacién, para que sepamos que
tanto por su omnisciencia divina, como por haber experimentado todos
nuestros dolores y angustias, amplificados, excepto el pecado conoce nuestra
condicién y se compadece, por eso, de nosotros. Asi que su humillacion afadio
a Cristo una nueva plenitud “para que en él habitase toda plenitud” (Colosenses
1: 19). Subid, porque antes habia bajado, se habia humillado, no meramente
por la soberania de su poder, sino también por experiencia directa y comunion
de vida (Findlay).

Versiculo 10:
“El que descendio, él mismo es el que también
subié sobre todos los cielos para cumplir todas
las cosas)”.

Asi como el versiculo anterior pone el acento sobre la humillacién de
Cristo, éste lo coloca sobre su triunfal ascension o regreso a su hogar celestial.

La expresién “sobre todos los cielos” utiliza un lenguaje comun entre los
judios de la época. Ellos creian en la existencia de siete cielos, el primero de
los cuales era la atmosfera de la tierra y el séptimo, la morada de Dios por
excelencia, aunque él es omnipresente. Pero no significa que Pablo lo creyera.
Es un lenguaje metaforico, para decir que el Sefior ha sido exaltado sobre
todos los cielos que existan o puedan imaginarse, es decir, ha sido objeto de la
mayor exaltacion posible:



“Porque tal pontifice nos convenia: santo,
inocente, limpio, apartado de los pecadores y
hecho mas sublime que los cielos” Hebreos 7:
26.

Afirmamos esto porque asi como el comparativo “las partes mas bajas de la
tierra” del versiculo 9 no se refiere al infierno en comparacion con la tierra, sino
a la extrema humillacién de Cristo, cuyo punto mas bajo son su muerte y
sepultura, asi también, paralelamente, “sobre todos los cielos” no indica una
comparacion entre el mas alto cielo y alguno o algunos otros que pudieran
existir.

Quien fue objeto de esta exaltacion suprema fue el mismo que se habia
humillado hasta la muerte y muerte de cruz. La exaltacion a que aqui se hace
referencia no es a la persistencia o al triunfo de una idea abstracta, fruto de la
mente humana. Este hecho nos garantiza que asi como Cristo bendijo
maravillosamente a cuantos se allegaron a él durante su ministerio terrenal, asi
también (y con mayor razén, por cuanto estd dotado ahora de todo poder en el
cielo y en la tierra) bendecira abundantemente a todos los que por fe le hemos
aceptado como nuestro propio Salvador. Por lo tanto, NO HAY LIMITE PARA
ESTAS BENDICIONES.

Esta suprema exaltacion de Cristo tuvo un objetivo sefialado por la
preposicion “para”. Este objetivo fue el cumplimiento” de todas las cosas’.
Cristo fue exaltado asi “para que pudiera llenar el universo con las bendiciones
de su gobierno benefactor y para que pudiera dar a su iglesia toda la gracia
necesaria” (Erdman), para su existencia, su obra, supervivencia y triunfo final,
como también para que se consumaran los propésitos de su reino, para
perfeccionarlo y completarlo en el cielo y en la tierra (Lacy).

El pensamiento central es la ascension triunfal de Cristo, en relacién con
la concesion por su parte de los dones que necesita su lIglesia: Quedé
especialmente capacitado para darlos por su suprema exaltacion y a soberania
correspondiente, que recibié después de su triunfal combate a muerte con
Satanas y sus fuerzas del mal.

Versiculo 11:
“Y él mismo dio unos, ciertamente apodstoles, y
otros, profetas, y otros, evangelistas, y otros,
pastores y doctores”.

Como aqui el apostol retoma el pensamiento del versiculo 8: “dio dones
a los hombres”, se esperaria tal vez que diera una lista de diversos dones, pero
en lugar de esto Pablo da algunos ejemplos de personas y oficios en la iglesia.
La razon es que estos dones incluyen los cargos que él ha instituido en la
iglesia, los hombres para que los desempefien y los dones del Espiritu, sin los
cuales todo lo demas seria inutil. Toca a la iglesia reconocer a los hombres que
el mismo Sefior Jesucristo ha dado y ponerlos en su oficio. Nada mas dafiino y
destructivo para la iglesia, sea en su expresion unitaria mayor, sea en las
congregaciones locales o particulares, poner en un oficio a quien el Sefior no
ha dado para ello. Esto puede ocurrir cuando intereses meramente humanos, a
menudo asociados a una accion propagandistica de tipo similar a la politica del



mundo, se sobreponen a la voluntad de Dios. Se procede entonces por
simpatia personal, por razones familiares, por espiritu de grupo, por lo cual el
reconocimiento de los que Cristo ha dado ya no cuenta para nada. Por eso,
cada vez que la iglesia debe designar personas para un oficio o un cargo debe
hacerlo con maxima prudencia y reverencia, dadndose el tiempo necesario, sin
apresuramiento, y con ferviente oracion para que el Sefior lo guie todo
efectivamente. Esto requiere de cada creyente que tiene derecho a votar en la
eleccion, ante todo, una conciencia clara y firme de que es un instrumento en
las manos de Dios y que su voto no debe expresar su propia voluntad, sino la
del Sefior, por lo cual no debe actuar liviana, ni despreocupadamente, sino con
mucha y sincera oracion y reflexion y aun investigacion e informacion.

Lo anterior impone sobre todo votante que es y quiere ser un fiel hijo de
Dios, primeramente, que no se dedique a promover un candidato de su
predileccion, procurando influir en los demas votantes y, en segundo lugar, que
no se acepte influencias de nadie, sino sélo del Sefor. Esto no excluye el
conversar y cambiar ideas con otros sobre alguna persona que podra ejercer el
oficio o cargo, con el fin de informarse y tener una vision mas amplia, siempre
gue cuidemos mucho de no hacerlo para influir en la decision de los demas, ni
de dejarnos influir indebidamente por las opiniones de otros. Ser miembros en
plena comunién de una iglesia local o de algun tribunal superior es un gran
privilegio y, por eso, conlleva, entre otras, la grandisima responsabilidad de ser
una persona absolutamente dependiente de Dios e independiente, en lo que
corresponde, en lo justo, de los demas. Lo béasico aqui es que es Cristo quien
DA a los que deben ejercer cargos u oficios en la iglesia y que el papel de la
iglesia es meramente reconocerlos y ponerlos en el cargo u oficio.

La lista que viene a continuacion contiene soélo algunos ejemplos. No
pretende ser completa, puesto que, por ejemplo, no incluye a los didconos,
oficio comun en las iglesias cuando se escribié esta carta, por lo cual no
excluye muchos otros cargos, oficios y ministerios que las iglesias han
considerado necesarios a través de los tiempos y de variadas circunstancias.

“Ciertamente apostoles”.

Nada hay en el original que justifique este “ciertamente” de nuestra
traduccion castellana.

La palabra “apdstol” significa literalmente “uno que es enviado como
mensajero o agente o un comisionado”. En sentido estricto, técnico, designa
exclusivamente a un testigo de la resurreccion de Cristo, nombrado
directamente por €l y con su poder de obrar milagros, por lo cual incluye a “los
doce” y a Pablo y a nadie mas. Tampoco existe ni el menor vestigio en la Biblia
acerca de que el oficio fuera a ser ni permanente, ni transmisible. Estos
hombres fueron designados para fundar la Iglesia, por lo cual son propiamente
su fundamento como vimos en 2: 20. Cuando este fundamento quedo
establecido y la revelacién terminada, es decir cuando se acab6 de escribir la
Biblia, sus funciones especificas quedaron completas y el oficio ceso, por no
ser ya necesario. Lo mismo puede decirse de los profetas. Los deméas oficios,
COmo veremaos, por su misma naturaleza, son permanentes.

En un sentido mas amplio, el término “apodstol” incluye a otros hombres
que estuvieron estrechamente asociados con los apostoles, como Bernabé y



Jacobo, el hermano del Sefior, pero en el sentido propio de testigo de la
resurreccion, ya no existen apoéstoles de ninguna clase.

“Y otros, profetas”.

Profeta es uno que habla por otro. En el Nuevo Testamento se trataba
de personas que recibian revelacion divina acerca de diversos asuntos, por lo
cual eran inspirados. A veces predecian el porvenir, como Agabo (Hechos 11:
28; 21: 10, 11), pero usualmente edificaban, exhortaban y consolaban (I
Corintios 14: 3). Lo fundamental era la inspiracion directa del Espiritu Santo:

“Porque a la verdad, a éste es dada por el
Espiritu palabra de sabiduria; a otro, palabra de
ciencia segun el mismo Espiritu”.

En buena medida, su funcién se asemejaba a la de los predicadores actuales,
pero el predicador moderno debe ser iluminado por el Espiritu Santo, pero
nunca es inspirado. En sentido estricto el oficio profético termin6 al completarse
las Sagradas Escrituras, porque ya no se necesita una revelacion especial para
cada nuevo problema que surja, puesto que la Biblia esta completa y es el
medio dado por Dios para revelar su voluntad a su pueblo:

“Y que desde la nifez has sabido las Sagradas
Escrituras, las cuales te puedes hacer sabio para
la salud por la fe que es en Cristo Jesus. Toda
Escritura es inspirada divinamente y util para
ensefar, para redargdir, para corregir, para
instituir en justicia, para que el hombre de Dios
sea perfecto, enteramente instruido para toda
buena obra” Il Timoteo 3: 15-17,

evitando asi todos los peligros envueltos en revelaciones particulares a ciertas
personas.

Especial cuidado debe ponerse en no dejarse engafar por “profetas” que
pretenden tener ahora revelaciones especiales, pues todos ellos son falsos. Si
sus revelaciones fueran genuinas serian inspiradas por el Espiritu Santo y, por
eso, deberian ser agregados a la Biblia. Pero el mismo Espiritu Santo dice que
nada mas se le puede agregar y €l no se contradice jamas. El hecho de que la
Biblia es inspirada por el Espiritu Santo y es nuestra Unica regla de fe y
conducta, excluye completamente toda otra profecia divinamente inspirada.

También debe rechazarse enérgicamente el uso engafioso que los
ecuménicos y los tedlogos de la liberacién hacen del término, hablando de la
“mision profética” de la iglesia, con el cual quieren expresar la responsabilidad
que, segun ellos, tiene de derribar y cambiar las estructuras sociales y
promover la revolucion, denunciando la opresion y la injusticia. La mision de la
Iglesia, entre otras, es la evangelizacion, que combate la opresién, la injusticia,
la miseria, etc., por el cambio interior, por el nuevo nacimiento, por el poder de
Dios. El derribamiento y cambio de estructuras sociales es un cambio exterior,
que suele substituir una opresion por otra, una injusticia por otra, debido a que
no hay cambio del corazén. Ese cambio sélo puede lograrlo en forma efectiva



el evangelio sinceramente creido y aceptado. El evangelio es el que
suscintamente se declara en 2: 8-9.

“Y otros, evangelistas”.

Evangelista es uno que anuncia las buenas nuevas. En general, cada
creyente debe ser un evangelista, pero aqui se usa en sentido técnico, para
referirse a obreros que iban de uno a otro lugar predicando el evangelio,
especialmente en lugares donde no habia iglesias establecidas. La Escritura
describe en detalle parte del trabajo de uno de estos evangelistas, en el caso
de Felipe:

“Entonces Felipe, descendiendo a la ciudad de
Samaria, les predicaba a Cristo... mas cuando
creyeron a Felipe, que anunciaba el evangelio del
reino de Dios y el nombre de Jesucristo, se
bautizaban hombres y mujeres... Empero el
angel del Sefor hablé a Felipe, diciendo:
Levantate y ve hacia el mediodia, al camino que
desciende de Jerusalem a Gaza, el cual es
desierto... Y acudiendo Felipe, le oy6 que leia el
profeta Isaias y dijo: Mas ¢entiendes lo que
lees?... Entonces Felipe, abriendo su bocay
comenzando de esta escritura, le anuncio el
evangelio de Jesus” Hechos 8: 5, 12, 26, 30, 35.

Otros eran estrechos colaboradores de los apoéstoles, como Timoteo y Tito. En
general, corresponden a nuestros actuales misioneros.

El ministerio de evangelista es permanente, por su misma naturaleza. El
evangelista debe tener un especial don de persuasion, sea en la predicacion,
sea en la obra personal y un genuino y probado amor por las almas, para evitar
la tentacion de dedicarse a un trabajo que, realizado livianamente, es mucho
mas facil y sin compromiso que el de un pastor. En mucho, el trabajo del
evangelista depende de los pastores, porque si estos no contindan la obra
iniciada por el evangelista 0 no cuidan de las almas ganadas, la labor del
evangelista puede ser casi inutil, por lo menos en lo que toca a una
determinada iglesia local. El evangelista tiene la responsabilidad de sembrar o
plantar, pero se necesita otro que riegue (I Corintios 3: 5-7).

La obra del evangelista es muy Gtil cuando es realizada en respuesta a
un verdadero llamado de Dios y no debe ser menospreciado por el hecho de no
ser independiente. En las iglesias pequefias y econdémicamente débiles, por
necesidad deben asociarse en una misma persona el ministerio de evangelista
con el de pastor, aunque requieren talentos muy diferentes.

Los apdstoles, profetas y evangelistas ministraban a toda la iglesia, no
estaban ligados a una determinada congregacion local. En cambio, los
pastores y doctores se caracterizaban por ministrar precisamente a una iglesia
local determinada.



“Y otros, pastores y doctores”.

La palabra traducida “doctores” es “didaskalo”, lo que significa,
estrictamente, “maestros”.

La mayoria de los intérpretes modernos coinciden en que aqui no se
trata de dos ministerios separados, sino de dos funciones que debe cumplir el
mismo oficial, debido a que no hay separacion entre los términos. No dice:
otros, pastores, y otros, doctores o maestros.

Los pastores son aquellos oficiales, llamados por el Sefior, que
gobiernan y enseflan. Hay oficiales cuya responsabilidad exclusiva es
gobernar. Son nuestros ancianos gobernantes o presbiteros. Sin embargo, es
extremadamente comun que las funciones de gobierno y de ensefianza se
unan en una misma persona, aunque no sea ordenada como ministro o pastor:

“Los ancianos que gobiernen bien sean tenidos
por dignos de doblada honra, mayormente los
que trabajan en predicar y ensenar” | Timoteo 5:
17.

Sélo en este pasaje y en Hebreos 13: 17 estos oficiales son llamados
“pastores”. Si se compara este pasaje con Hechos 20: 28:

Por tanto, mirad por vosotros y por todo el
rebafio en que el Espiritu Santo os ha puesto por
obispos, para apacentar la iglesia del Sefior, la
cual gané por su sangre”;

y con Filipenses 1: 1:
“Pablo y Timoteo, siervos de Jesucristo, a todos
los santos que estan en Filipos, con los obispos
y didconos”

y especialmente, con las epistolas a Timoteo y a Tito, se notara que “pastor” es
sinébnimo de “obispo” o “supervisor”, lo cual significa que el obispo no es un
oficial diferente y superior al pastor, sino uno y el mismo oficio. Este oficio es el
de “gobernar”, es decir, el de guiar o conducir al pueblo de Dios; ejercer la
disciplina que incluye la exhortacion, la amonestacion, la censura y la exclusion
de la comunion, temporal o permanentemente; y administrar la obra del Sefior,
lo que incluye planificar, realizar, controlar, evaluar y registrar actividades y sus
resultados, que permitan cumplir los objetivos espirituales de una iglesia local.
Por eso el pastor tiene que ser un dirigente, uno que sirve de inspiracion y
ejemplo y hasta, restringidamente, de modelo a la congregacién. También le
es esencial, para ser un buen pastor, ser un administrador eficiente. Es
especialmente en esta cualidad en la que se diferencia el pastor del
evangelista. Estas cualidades deben ser “espirituales”. Una persona puede
tener las cualidades de un pastor en forma “natural”’, pero no puede ser pastor
si no es llamado por el Sefior para serlo y si esas cualidades no son dedicadas
a su servicio, reforzadas por él, si sélo existen naturalmente, o si no existen. No
se olvide que estos pastores, asi como lo demas oficiales son UN DON DE
CRISTO PARA LA IGLESIA.



Aunque no se use sino dos veces el titulo de “pastor” para designar
estos oficiales, la idea involucrada en este término es abundante en el Nuevo
Testamento:

“Por tanto mirad por vosotros y por todo el
REBANO en que el Espiritu Santo os ha puesto
por obispos, para APACENTAR laiglesia del
Seior...” Hechos 20: 28;

“Ruego a los ancianos que estan entre vosotros,
yo anciano también con ellos y testigo de las
aflicciones de Cristo, que soy también
participante de la gloria que ha de ser reveladas
APACENTAD la grey de Dios... Y cuando
apareciere el Principe de los PASTORES,
vosotros recibiréis la corona incorruptible de
gloria” | Pedro 5: 1, 4.

El titulo se deriva naturalmente del hecho que Jesus es “el buen pastor”
(Juan 10: 11 y todo el capitulo, hasta el versiculo 18 y versiculos 26 al 29), en
contraste con los malos. Pedro también le llama “Pastor y Obispo” (I Pedro 2:
25).

Ahora bien, puede haber oficiales cuyo ministerio sea exclusivamente el
de gobierno, como hice ver mas arriba. El pastor debe afiadirle el de ensefiar,
puesto que su trabajo requiere que conduzca a la grey a una plena madurez
espiritual y eso requiere, ineludiblemente, la ensefianza. El pastor tiene
también que instruir y guiar en lo espiritual; debe ensefiar las verdades
religiosas o, mejor, espirituales, contenidas o reveladas en la Palabra de Dios.
Por eso, todo pastor debe ser apto para ensefar y debe cultivar aquellas
cualidades que caracterizan al buen maestro. Entre ellas es esencial un
conocimiento amplio y profundo de las Escrituras, que no se puede obtener sin
estudio esforzado, permanente, prolongado, reflexivo, con fe y amor. En caso
contrario no tendra qué ensefiar. Un pastor ignorante de la Biblia sera un mal
pastor, aunque sea excelente gobernante.

Al terminar esta enumeracion de dones de Cristo a su Iglesia en la forma
de hombres dotados de ciertos talentos espirituales, recordemos e insistamos
gue esta no es una lista completa, sino sélo algunos ejemplos, no sélo porque
faltan los didconos, que ya existian en las iglesias a las cuales se dirige esta
carta, sino porque, al cambiar las circunstancias, el Sefior ha ido dando otros
ministerios adecuados a las condiciones cambiantes en las cuales se
desenvuelve la Iglesia, como, por ejemplo: martires, misioneros, poetas,
musicos, escritores, arquitectos, ingenieros, abogados, estadistas, pensadores,
tedlogos, eruditos, cientificos, periodistas, filantropos, médicos, enfermeras,
etc.

Ejemplos notabilisimos de estos hombres, que son dones de Cristo para
su lIglesia han sido: Pablo, Agustin, Huss, Wycleff, Lutero, Calvino, Knox,
Wesley, J. Gresham Machen, Carl Mclintire, Baudilio Saavedra, etc.

En cada época, incluida la nuestra, el Sefior le da a su Iglesia los
hombres adecuados y necesarios, pero no sélo grandes hombres, sino también
incontables millones de cristianos comunes, andnimos, que cumpliendo



fielmente la tarea encomendada por su Sefior, han sostenido y hecho progresar
a la Iglesia.

Vivimos en los tiempos mas dificiles que ha enfrentado la Iglesia durante
toda su historia. Sin duda que Cristo le esta dando y le dara los dones
adecuados a las circunstancias en la forma de hombres y mujeres dedicados
enteramente a €l y a su causa ¢somos nosotros algunos de esos dones?

Versiculo 12.
“Para perfeccion de los santos, para la obra del
ministerio, para edificacion del cuerpo de
Cristo”.

Debido a que los versiculos 7 y 16 se refieren a la participacion de todos
los santos en la edificacion de la iglesia y a que la primera preposicion
traducida “para” no es la misma en el original griego que la segunda y tercera
(que son iguales) parece preferible parafrasear este versiculo de la siguiente
manera: “Con el fin de que los santos sean perfeccionados y asi todos ellos
puedan realizar la obra del ministerio y edifiguen el cuerpo de Cristo (0
también: “para perfeccion de los santos en la obra del ministerio y en la
edificacion del cuerpo de Cristo).

La traduccion en la Reina-Valera 1909, de acuerdo a la interpretacion de
muchos comentaristas significa que los hombres con capacidades especiales
(ministros) dados por Cristo a la iglesia(A) tienen tres objetivos paralelos:

1) La perfeccion de los santos;

2) La obra del ministerio; y

3) La edificacién del cuerpo de Cristo.

Sin embargo, parece mas conforme con el original la idea de que los
ministros dados por Cristo a la iglesia tienen un solo objetivo, que es la
“perfeccion de los santos”, y que estos santos perfeccionados por medio de
esos ministros, a su vez, queden capacitados “para la obra del ministerio” y
“para la edificacion del cuerpo de Cristo”.

El siguiente esquema ilustra lo anterior:

e Segun Reina-Valera 1909:

A 1
2
3

Segun el sentido mas probable:

SRER

Entonces:



Todos los ministerios mencionados en el versiculo 11 y todos los no
mencionados, correspondan a la Iglesia Primitiva 0 hayan sido dados
posteriormente, tienen por objeto “la perfeccién de los santos”. “Santos” son
todos los efectivamente redimidos y salvados, es decir, los elegidos que han
aceptado a Cristo verdaderamente como su Salvador. Son santos porque estan
apartados del resto de los seres humanos para el servicio de Cristo, como ya
vimos. Pero aunque todos son igualmente santos, por lo ya dicho, no todos son
igualmente desarrollados en la vida cristiana, todos son nuevas criaturas que
estan desarrollandose desde una condiciéon de “recién nacidos” hacia una
completa madurez, que alcanzaran sélo cuando Cristo venga a buscarlos o a
resucitarlos:

“No que ya haya alcanzado, ni que ya sea
perfecto, sino que prosigo, por ver si alcanzo
aguello para lo cual fui también alcanzado de
Cristo Jesus. Hermanos, una cosa hago,
olvidando ciertamente lo que queda atras y
extendiéndome a lo que esta delante, prosigo al
blanco, al premio de la soberana vocacion de
Dios en Cristo Jesus” Filipenses 3: 12-14.

Por eso deben ser perfeccionados. No es la salvacion la que necesita ser
perfeccionada, porque ella es un don perfecto del Padre, que se tiene o no se
tiene. Cristo la gand y merecid para nosotros y a su obra perfecta nada hay que
afiadirle, es decir, no puede ser mejorada. Lo que hay que perfeccionar,
completar o desarrollar es nuestra vida cristiana, nuestra madurez espiritual,
nuestro conocimiento experimental de Dios, la aplicacion efectiva de su Palabra
a nuestra vida o conducta diaria. Para obtener ese perfeccionamiento dio los
diferentes ministros, que, como instrumentos del Espiritu Santo, son usados
con ese proposito de perfeccionamiento o de maduracion espiritual. Son
entonces, todos los santos, todos los cristianos verdaderos, los que tienen que
ser perfeccionados y no solo una clase especial privilegiada.

De modo que todos los ministros, en el sentido especial usado en el
versiculo 11, deben guiar, instruir, estimular, dar el ejemplo, exhortar y animar a
todos y cada uno de los creyentes con oracion, para que sean, a Su vez,
ministros o servidores, en el sentido amplio del término. Esto es lo que se llama
el “sacerdocio universal de los santos”. El servicio, a que todos somos
llamados, significa accién, pero accion amorosa, abnegada. Es negarnos a
nuestro egoismo natural, para darnos, para ser un motivo de bendicion para los
demas.

Asi funcioné la Iglesia Primitiva, pero con una forma de gobierno muy
flexible, cuya Unica norma invariable fue buscar lo que mejor sirviera para
conservar y desarrollar la energia espiritual del cuerpo de Cristo (Findlay).

Es mediante este servicio abnegado y amoroso, en el cual todos los
creyentes van creciendo constantemente, que se edifica el cuerpo de Cristo.

Es evidente que la expresion “edificacion del cuerpo de Cristo” se refiere
a la construccion de un edificio. Como el “cuerpo de Cristo” es el conjunto de
todos los elegidos a quienes Cristo redimio por medio de su sangre derramada
y quienes con toda seguridad llegaran a aceptar el evangelio efectivamente
durante su vida terrenal o, en el caso de los incapaces de creer, les seran
imputados los méritos de Cristo para su segura salvacion, sin fe personal, esta



edificacion incluye la completacién, el crecimiento y desarrollo y la unidad de
ese cuerpo.

La completacion se refiere a la agregacion progresiva de las piedras
vivas que componen este edificio o cuerpo, es decir, a la salvacion efectiva de
los elegidos, lo que requiere, por voluntad divina, que cada salvado sea un
misionero y un evangelista que predique el evangelio sin cesar, sin perder ni
una sola oportunidad. Esta “edificacion” es muy lenta cuando sélo algunos
ministros especiales se ocupan de este trabajo y uno que otro creyente que
tiene consciencia de su responsabilidad, pero es muy acelerada cuando todos
y cada uno de los creyentes sabe que es un misionero, siente el peso de su
responsabilidad y anuncia efectivamente el evangelio. Lo mas probable es que
esta es casi la Unica razén por qué muchas iglesias pentecostales crecen
rapidamente. Nuestro mejor conocimiento de las Escrituras no debe ser un
obstaculo, sino una mejor y potente razOn para que trabajemos entusiasta,
abnegada y constantemente en esta edificacion. jLevantémonos TODOS,
como uno solo, con las “herramientas en la mano, con el poder y gracia del
Espiritu Santo, que tenemos desde que creimos, con amor, fe y accion y
tengamos animo para edificar, es decir, para evangelizar, para traer a los
perdidos a los pies de Cristo! jCOmo nos gozaremos con la rica cosecha que
producira una siembra abundante!

“Esto empero digo: El que siembra escasamente,
también segara escasamente y el que siembra en
bendiciones, en bendiciones también segara” Il
Corintios 9: 6.

Veremos aumentar el nimero de creyentes que forman la iglesia, la veremos
extenderse por todas partes.

Lo anterior no significa que cada creyente tenga que abandonar las
responsabilidades ordinarias de la vida para dedicarse enteramente al
ministerio, sino que, sin descuidar sus responsabilidades terrenales justas,
debe aprovechar toda oportunidad para anunciar el evangelio y ganar almas
para Cristo.

La edificacion incluye también el crecimiento y desarrollo de cada
creyente que compone el cuerpo y esta es una responsabilidad personal, que
se produce por medio del estudio devocional de la Biblia, la oracion, el trabajo
para el Sefior, la asistencia asidua a la iglesia (para participar con el cuerpo, la
mente y el alma), la participacion con fe en los sacramentos, el diezmo, etc.
También es una responsabilidad colectiva: Cada uno es “guarda de su
hermano”; es responsable de mantener la paz de la iglesia:

“Por tanto, si tu hermano pecare contra ti, ve y
redarguyele entre ti y él solo: Si te oyere, has
ganado a tu hermano. Mas si no te oyere, toma
aun contigo uno o dos, para que en boca de dos
o de tres testigos conste toda palabra. Y si no
oyere a ellos, dilo alaiglesiay si no oyere a la
iglesia, tenle por étnico (extranjero, no cristiano)
y publicano (muy pecador)” Mateo 18: 15-17;



debe amar sinceramente a todos sus hermanos y contribuir con su testimonio,

ejemplo, consejo,

enseflanza, amonestacion, reprension, advertencia,

exhortacion, experiencia, etc., al crecimiento y desarrollo espiritual de los

demas:

“Un mandamiento nuevo os doy: Que os améis
unos a otros; como os he amado, que también os
améis los unos a los otros” Juan 13: 34;

“Asi que, los que somos mas firmes debemos
sobrellevar las flaquezas (debilidades) de los
flacos y no agradarnos a nosotros mismos. Cada
uno de nosotros agrade a su projimo en bien, a
edificacion,... Por tanto, sobrellevaos los unos
alos otros, como también Cristo nos sobrellevo,
para gloria de Dios” Romanos 15: 1, 2, 7;

“Hermanos, si alguno fuere tomado en alguna
falta, vosotros que sois espirituales,

restaurad al tal con el espiritu de mansedumbre,
considerandote a ti mismo, porque td no seas
también tentado. Sobrellevad los unos las cargas
de los otros y cumplid asi la ley de Cristo”
Galatas 6: 1, 2;

“También os rogamos, hermanos, que
amonestéis a los que andan desordenadamente,
que consoléis a los de poco &nimo, que
soportéis alos flacos (débiles), que seais
sufridos para con todos” | Tesalonicenses 5: 14;

“Habiendo purificado vuestras almas en la
obediencia de la verdad, por el Espiritu, en
caridad (amor) hermanable, sin fingimiento,
amaos unos a otros entrafiablemente de corazén
puro... Y finalmente, sed todos de un mismo
corazén, compasivos, amandoos
fraternalmente, misericordiosos, amigables, no
volviendo mal por mal, ni maldicion por
maldicidn, sino antes, por el contrario,
bendiciendo, sabiendo que vosotros sois
[lamados para que posedis bendicion en
herencia” | Pedro 1: 22: 8-9; etc.

Esto es lo que se desprende de los versiculos 7 y 16 y también de | Corintios

12: 6, 12, 25-27:

“Y hay repartimiento de operaciones, mas el
mismo Dios es el que obra todas las cosa en
todos... Porque de la manera que el cuerpo es
uno y tiene muchos miembros, empero todos los
miembros del cuerpo, siendo muchos, son un



cuerpo, asi también Cristo... Para que no haya
desavenencia en el cuerpo, sino que los
miembros todos se interesen los unos por los
otros, por manera que si un miembro padece,
todos los miembros a una se duelen y si un
miembro es honrado, todos los miembros a una
se gozan, pues vosotros sois el cuerpo de Cristo
y miembros en parte”.



