CAPITULO Ne 3.
5. Mensajero de gracia.

Versiculo N° 1: “Por esta causa yo Pablo, prisionero de Cristo Jesus por
vosotros los gentiles”.

“Por esta causa yo Pablo”.

Lo grande de la bondad y de la misericordia de Dios, expresada en su
voluntad de incorporar a los gentiles a su pueblo en pie de completa igualdad
con los judios y la unidad resultante de ella, como ha expuesto en el parrafo
anterior, llenan de gratitud y alabanza el corazén de Pablo (sentimiento que se
evidencia en la frase tan personal: “yo Pablo”). Por esta razon se dispone a
elevar una oracion especial a favor de sus lectores gentiles.

“Prisionero de Cristo Jesus por vosotros los gentiles”.

Para que su oracién sea mas impresionante y para que sus lectores
aprecien mejor el valor de lo que han recibido por pura gracia, menciona el
hecho que es “prisionero de Cristo Jesus”, pero esto trae a su mente tantos
hechos e ideas importantes relacionadas con su ministerio que interrumpe la
oracion que est4 por empezar y se refiere extensamente a esos hechos e
ideas.

Como en el capitulo 1, lo hace de una vez, sin un respiro,
impetuosamente, tanto por la exaltacion que le posee por lo grandioso de esos
hechos e ideas, como por la necesidad de retomar cuanto antes la oracion que
no ha alcanzado a comenzar.

Nuestra vida cristiana no puede basarse ni consistir exclusivamente, ni
aun principalmente, en emociones, que son muy variables y, por eso,
inseguras, pasajeras y a menudo superficiales, pero la emocién ocupa un lugar
junto a, en igualdad de condiciones con, el conocimiento e intelecto y con la
voluntad, en nuestra vida cristiana. Muy pequefia es nuestra devocion al Sefior
si sus grandes verdades y hechos en nuestro favor no tocan ni una fibra
emotiva de nuestro ser.

Estas palabras del ap6stol no pueden considerarse un paréntesis, ni una
digresién, debido a su importancia y a que profundiza el tema de la epistola,
gue es la gracia de Dios, especialmente en relacién con los gentiles.

Cuando Pablo dice que es “prisionero de Cristo Jesus por vosotros los
gentiles” quiere decir dos cosas:

1° Que esta preso (literalmente) por predicar el evangelio a los gentiles
(Hechos 21: 27-33; Filemon 13); y

2° Que es siervo de Jesucristo, con su voluntad completamente rendida
a la del Seiior, para ser usado como instrumento en el cumplimiento de
sus planes eternos (que incluyen la salvacion de personas de todo el
mundo y no sélo de israelitas).

Pablo quiere que sus lectores sepan cuanto ha sufrido y sigue sufriendo
por ellos, para que den el debido valor e importancia a lo que han recibido,



porque si ha estado dispuesto a sufrir tanto por ellos no puede ser por una
trivialidad, por algo sin importancia.

Asi ocurre también ahora: cuando todo lo que atafie al Sefior es para
nosotros realmente lo mas valioso, ligamos nuestra vida a su obra y todo lo que
la perturbe, la amenace o la destruya nos causa mucho sufrimiento y ansiedad.
En cambio cuando no le asignamos mayor valor, no nos preocupa lo que
ocurra a la obra del Sefor, somos indiferentes y tampoco nos afecta que
nosotros mismos seamos instrumentos de destruccidon o de freno y no de
edificacion, con nuestra conducta mundana o carnal y con la expresion de
nuestra propia personalidad natural.

Que lo que hemos recibido no es una trivialidad lo puede testificar todo
hijo de Dios con un poco de madurez y este testimonio es muy importante,
especialmente cuando se da a jévenes inexpertos.

Versiculo 2. “Si es que habéis oido de la dispensacion de la gracia de
Dios que me ha sido dada para con vosotros”.

Este “si” pareceria indicar que podian o no haber oido, pero en realidad
la frase no es condicional, sino completamente afirmativa: era un hecho que
todos sus lectores habian oido (por lo menos) y estaban persuadidos que Dios
habia encomendado un ministerio especial a Pablo. El “si” es sélo una forma
cortés de decir lo que todos sabian y también una manera humilde de referirse
a lo que ponia al apostol en una posicion muy elevada. De este modo, sin usar
expresiones altisonantes, consigue su proposito de dar énfasis al hecho. jQué
leccion para nosotros! jCuan necesario es que estemos en guardia contra ese
YO que tanto abunda a veces en nuestra conversacion (YO lo hice; YO lo traje
a Cristo; YO prediqué en esa ocasion; YO estaba alli, etc.)! jQué el Sefior nos
haga modestos de corazdn, para que lo que hay en él sea lo que expresan
nuestros labios!

“Dispensacion” es, literalmente, “economia”, que significaba
originalmente el manejo de una casa. Aqui se refiere a “dar a conocer’,
“ensenar”, la gracia de Dios en toda su extension y a trabajar o actuar para que
su efecto se convierta en una realidad presente, no sélo en un plan o un
propadsito irrealizado.

“Que me ha sido dada para con vosotros”. Lo que todos sabian sin
duda era que, por una revelacion especial de Dios, Pablo habia llegado a saber
que el proposito de Dios era salvar a los gentiles en igualdad de condiciones
con los judios y que se le habia encomendado en forma especial la
evangelizacion e instruccion espiritual de los gentiles. Este doble propdésito de
evangelizar y edificar espiritualmente a los creyentes debe caracterizar a todo
obrero cristiano. Notese que lo tedrico y lo practico van siempre juntos: hay que
prepararse, estudiar Y poner en practica, ejercitar, actuar segun lo aprendido.
Teoria y practica se refuerzan mutuamente, pero no olvidemos que el
contenido tedrico es EXCLUSIVAMENTE la Palabra de Dios. Esto lo diferencia
netamente de la “praxis” de la “Teologia” de la Liberacion. Es extraordinaria y
terriblemente comdn que se conozca y profese una doctrina o ensefianza
correcta y no se la practique



Versiculo 3: “A saber, que por revelacion me fue declarado el misterio,
como antes ha escrito en breve”.

“A saber, que por revelacion me fue declarado el misterio”.

Esto era lo que los lectores sabian bien: que lo que Pablo les escribia no
era el resultado de su propia sabiduria, investigacion o experiencia o de la
ensefianza recibida de otros, sino de una revelacion directa de Dios a él
(Galatas 1: 15, 16; 2: 1, 2, 6). Este es precisamente el significado del término
“misterio”: no se refiere a algo imposible de conocer o dificil de entender, sino a
algo que solo puede ser conocido con claridad mediante una comunicacion o
revelacién directa de Dios. ¢Cudl es este misterio? Desde el punto de vista
mas profundo es Cristo mismo: “Para que sean confortados sus corazones,
unidos en amor y en todas riquezas de cumplido entendimiento para conocer el
misterio de Dios y del Padre y de Cristo, en el cual estan escondidos todos los
tesoros de sabiduria y conocimiento” (Colosenses 2: 2, 3); “De la cual soy
hecho ministro, segun la dispensacion de Dios que me fue dada en orden a
vosotros, para que cumpla la palabra de Dios, a saber, el misterio que habia
estado oculto desde los siglos y edades, mas ahora ha sido manifestado a sus
santos, a los cuales quiso Dios hacer notorias las riqguezas de la gloria de este
misterio entre los gentiles, que es Cristo en vosotros la esperanza de gloria”
(Colosenses 1: 25 — 27); y “Descubriéndonos el misterio de su voluntad, segun
su beneplacito, que se habia propuesto en si mismo, de reunir todas las cosas
en Cristo, en la dispensacion del cumplimiento de los tiempos, asi las que
estan en los cielos, como las que estan en la tierra” (Efesios 1: 9-10).

“Como antes he escrito en breve (brevemente)”.

Mas particularmente, el misterio se refiere a lo que acaba de tratar en 2:
11-22, lo que se confirma en el versiculo 6. En el versiculo 8 ese hecho se
cuenta entre “las inescrutables riquezas de Cristo”, por lo cual el hecho de la
unidad de judios y gentiles en la Iglesia y de su completa igualdad ante la
gracia de Dios no es mas que un aspecto particular de esas inescrutables
riqguezas de Cristo. Pablo se refiere a todo esto en Romanos 16: 25-27: “Y al
que puede confirmaros segin mi evangelio y la predicacion de Jesucristo,
segun la revelacion del misterio encubierto desde tiempos eternos, mas
manifestados ahora, y por las Escrituras de los profetas, segun el mandamiento
del Dios eterno, declarado a todas las gentes para que obedezcan a la fe, al
solo Dios sabio, sea gloria por Jesucristo para siempre. Amén”.

Versiculo 4: “Leyendo lo cual podéis entender cual sea mi inteligencia en
el misterio de Cristo”.

La lectura de la carta, y especialmente 2: 11-22, mostraba que Pablo
conocia efectivamente este misterio. No era una vana presuncion suya lo dicho
al comienzo del versiculo 3. Al contrario de Pablo, hay muchos ahora, y antes,
que pretenden tener revelaciones especiales de Dios, pero lo que dicen prueba
gue son falsas sus pretensiones y, sobretodo, porque una vez terminada la
escritura del Nuevo Testamento cesé este modo de revelarse de Dios. Si lo que
dicen estos modernos profetas fuera verdadera revelacién de Dios, deberia ser
agregado a la Biblia, lo que las Escrituras condenan Yy rechazan
terminadamente.



“Inteligencia”.

Significa aqui “entendimiento” o “comprension”, es decir conocimiento
suficiente para entender lo que es misterioso. Aqui habla del “misterio de
Cristo”, lo cual justifica lo dicho al fin de la explicacién sobre la primera parte
del versiculo 3.

El misterio de Cristo es la doctrina de la salvacion de los gentiles en
completa igualdad con los judios, mediante Cristo. Esto les fue muy dificil
comprenderlo y aceptarlo a los judios convertidos y los judaizantes no lo
aceptaron nunca. Ellos sostuvieron siempre que los gentiles tenian que
hacerse judios primero, para luego hacerse cristianos. Otros fueron mas
nobles, pero demoraron mucho en comprenderlo y aceptarlo. Sélo mediante
revelaciones especiales muy fuertes hombres como Pedro o Pablo llegaron a
entender esto, como se nos dice en Hechos 10 y Efesios 3: 3. Por eso era un
misterio. Pablo usa esta misma expresién en Colosenses 1: 26 y 27 (“A saber,
el misterio que habia estado oculto desde los siglos y edades, mas ahora ha
sido manifestado a sus santos, a los cuales quiso Dios hacer notorias las
riqguezas de la gloria de este misterio entre los gentiles: que es Cristo en
vosotros la esperanza de gloria”), por la cual se puede apreciar bien que este
misterio de Cristo se refiere a la salvacion de todas las naciones, y no sélo de
los judios, por Cristo.

Ademas, en relacion con esta expresion, notemos que Cristo mismo es
un gran misterio, incomprensible para la raz6n humana dejada a si misma. Sélo
porque Dios lo ha revelado en su Palabra podemos saber y creer que lo infinito
se uni6 a lo finito, que lo divino se manifest6 en una naturaleza humana, que lo
sobrenatural entré6 en la historia, es decir, en la vida natural, temporal, del
hombre en la tierra, como resultado de la encarnacion, por la cual el Verbo o la
segunda persona de la Trinidad se hizo carne o afiadi6 a sus caracteristicas
esenciales divinas las de una naturaleza humana, conservando su
personalidad Unica.

Versiculo 5. “El cual misterio en los otros siglos no se dio a conocer a los
hijos de los hombres”.

Esta declaracion no puede significar que las generaciones anteriores,
que es el significado exacto de “otros siglos”, no tuvieran revelacién ni
conocimiento alguno de que la salvacion seria para todas las naciones de la
tierra, porque Isaias lo dice en: 55: 5 (“He aqui, llamaras a gente que no
conociste y gente que no te conocieron correran a ti...”); 2: 2-3 (“Y acontecera
en lo postrero de los tiempos, que serd confirmado el monte de la casa de
Jehova por cabeza de los montes y serd ensalzado sobre los collados y
correran a él todas las gentes y vendran muchos pueblos y diran: Venid y
subamos al monte de Jehov4, a la casa del Dios de Jacob, y nos ensefara en
Sus caminos y caminaremos por sus sendas...”); y 19: 23 (“En aquel tiempo
habra una calzada de Egipto a Asiria y asirios entraran en Egipto y egipcios en
Asiria y los egipcios serviran con los asirios a Jehova”). También Miqueas lo
profetiza en 4: 1-3 (“Y acontecera en los postreros tiempos, que el monte de la
casa de Jehova sera constituido por cabecera de montes y mas alto que los
collados y correran a €l pueblos y vendran muchas gentes y diran: Venid y
subamos al monte de Jehova y a la casa del Dios de Jacob y ensefiaranos en



sus caminos y andaremos por sus veredas, porque de Sién saldra la ley y de
Jerusalem la palabra de Jehova y juzgard entre muchos pueblos y corregira
fuertes gentes hasta muy lejos...”). Otros profetas dicen lo mismo. Santiago dijo
en el Concilio de Jerusalem que los profetas del Antiguo Testamento lo habian
predicho (Hechos 15: 13-17: “Y después que hubieron callado, Jacobo
respondié, diciendo: Varones hermanos, oidme: Simén ha contado como Dios
primero visitd a los gentiles, para tomar de ellos pueblo para su nombre y con
esto concuerdan las palabras de los profetas, como esta escrito: Después de
esto volveré y restauraré la habitacién de David, que estaba caida y repararé
sus ruinas y la volveré a levantar, para que el resto de los hombres busque al
Sefor y todos los gentiles, sobre los cuales es llamado mi nombre, dice el
Sefior, que hace todas estas cosas”).

Por esto, el significado tiene que ser que las generaciones pasadas no
entendieron esto por no haber sido tan claramente revelado como lo ha sido
por el evangelio. Los judios que conocian bien el Antiguo Testamento sabian
gue se profetizaba la convercidon de los gentiles, pero como esa revelacion no
era tan perfectamente clara y completa, suponian que la salvacién seria la
consecuencia de que los gentiles se hicieran judios primero y se circuncidaran.
Por lo tanto se puede decir que aunque los profetas tuvieron reales
revelaciones divinas acerca de Cristo, la forma como él bendeciria a los
gentiles les fue completamente desconocida.

La frase “hijos de los hombres” es un hebraismo que significa
simplemente “hombres”.

“‘Como ahora es revelado a sus santos apoéstoles y profetas en el
Espiritu”. El término “como” indica un modo, una manera. Esto justifica decir
que no se trata de una oposicién total (como si dijéramos: en el Antiguo
Testamento no se sabia nada de este misterio; es sélo ahora que se ha dado a
conocer), sino so6lo de una manera diferente: en el Antiguo Testamento,
obscuramente; en el Nuevo Testamento, claramente.

Los “apostoles y profetas” son los apéstoles del Sefor, que eran
apostoles y también profetas, como vimos en 2: 20.

Uno de los padres del racionalismo (conocido también como
“liberalismo” y “modernismo”), De Wette, sostenia que Pablo no podia haber
sido el autor de esta epistola por el uso que hace aqui del término “santos”.
Segun él este solo podia haber sido el calificativo dado a los apdstoles por una
generacion posterior, que los veneraba. Pero este razonamiento no tiene
ningun peso, porque en el tiempo de los apostoles se calificaba asi a los
profetas del Antiguo Testamento (véase Lucas 1. 17) y Pablo mismo usa
frecuentemente la expresion para referirse no ya a los apdéstoles, sino a cada
creyente (Romanos 1. 7; | Corintios 1: 2; Il Corintios 1: 1; Efesios 1: 1,
Filipenses 1: 1; Colosenses 1: 2). Pablo usa el término no en el sentido de
“‘perfecto”, “cabal”’, “absolutamente sin pecado”, sino en el de “apartado’,
“consagrado a Dios”, conforme a su uso general en las Escrituras como antes
hemos visto. De este modo, si llamaba santos a todos los creyentes, con mayor
razon podia llamar asi a los apostoles, que tenian una mision especial dada por
Dios y ese sentido del término no le hacia pecar de inmodestia al aplicarselo a
si mismo como apoéstol. Ademas, es posible que en este caso Pablo no esté
pensando en si mismo, sino en los otros apoéstoles, que antes que €l habian



recibido la revelacién de la extensién universal de la gracia de Dios o habian
aceptado el hecho (Hechos 11: 1-8).

Aungue la Biblia registra solo las revelaciones a Pedro y a Pablo de que
la gracia de Dios salvaria a gentes de todas las naciones, es evidente que al fin
todos los apdstoles supieron claramente esto, sea por revelacion especial y
directa 0 porque aceptaron los testimonios de Pedro y de Pablo (Hechos 11:
18; 15: 23-29).

Al respecto escribe G. G. Findlay: “La luz del amor universal de Dios
habia llegado al mundo, pero cuando lleg6 a corazones impuros Y frios brill6 en
vano. El misterio fue “manifestado a sus santos” escribe el apdstol en
Colosenses 1: 26. Lo mismo dice aqui: “revelado a sus santos apodstoles y
profetas en el Espiritu”. El ojo puro ve la luz verdadera. Esta fue la condicion
gue hizo posible que Pablo mismo y sus compafieros en el evangelio fueran los
portadores de esta augusta revelacion. Se necesitaban hombres sinceros y
devotos, que estaban dispuestos a ser enseflados por Dios, dispuestos a
deponer todo prejuicio y preconcepto de carne y sangre, para recibir y
transmitir al mundo pensamientos de Dios que son tanto o mas grandes y altos
qgue el de los hombres. A esa clase de hombres, discipulos verdaderos, leales a
cualquier costo a Dios y a la verdad, santa y humilde de corazoén, Jesucristo les
dio una gran comisién y les ordend ir y doctrinar (o hacer discipulos) a todos los
gentiles”.

¢Somos nosotros también humildes, puros de corazoén, sinceros y
devotos como para dejarnos ensefiar por el Sefor y su Palabra en forma real y
practica? Solo asi podemos conocer el “secreto” del Sefor: “El secreto de
Jehova es para los que le temen, y a ellos hara conocer su alianza” (Salmo 25:
14). Esto significa intimidad con él y gran bendicibn. Son muy de notar los
versiculos 12, 13 y 15 de este Salmo: “;Quién es el hombre que teme a
Jehova? El le ensefiara el camino que ha de escoger. Su alma reposara en el
bien y su simiente heredard la tierra... Mis ojos estan siempre hacia Jehov4,
porque él sacara mi pies de la red”. jCuanto pierden los indiferentes vy tibios!

Se dice “en el Espiritu”, porque conocieron este misterio como parte de
la obra caracteristica del Espiritu Santo.

Versiculo 6. “Que los gentiles sean juntamente herederos e incorporados
y consortes de su promesa en Cristo por el evangelio”.

Este es el misterio, expresado sumariamente.

“Juntamente herederos” o0 “coherederos”. Todo lo que antes
pertenecio exclusivamente a Israel ahora pertenece también a los gentiles. La
gloria del futuro (“Dando gracias al Padre que nos hizo aptos para participar de
la suerte de los santos en luz” Colosenses 1: 12) y la redencién del cuerpo es
herencia comun de judios y gentiles. Hasta entonces los judios sostenian que
ningun gentil podia participar de los privilegios espirituales de Israel, a menos
que se hiciera israelita mediante una completa sumisibn a la Ley,
especialmente en sus aspectos ceremoniales y sacramentales, pero el misterio
revelado ahora claramente era que las misericordias de Dios en Cristo se
extendian también a los gentiles como tales, sin necesidad de que se hicieran



previamente judios. En otras palabras: En Cristo los gentiles pueden alcanzar
las mayores bendiciones espirituales, sin necesidad de hacerse judios.

“Incorporados”. Forman o son miembros de un mismo cuerpo, con
pleno derecho, no por un favor especial concedido por los judios; es decir,
judios y gentiles forman un solo cuerpo de Cristo, en completa igualdad, sin
distincion alguna entre ellos. Esto es un sumario de lo ensefiado en 2: 11-22.
Téngase presente que, inversamente, los judios cristianos forman parte de la
Iglesia con pleno y propio derecho, no por un favor especial de los gentiles
creyentes.

“Consortes”. Juntamente participantes (o coparticipes) de la promesa
hecha a Abraham y a los grandes patriarcas y profetas del Antiguo Testamento
acerca de la salvacion y bendicién del reinado mesianico, por el don del Hijo de
Dios. En el Antiguo Testamento esta promesa se entendia so6lo para Israel.
Ahora se sabe que es también para los gentiles como tales.

Todo esto (ser coherederos, miembros del mismo cuerpo y coparticipes
de la promesa) se debe a la relacion de los gentiles con Cristo. Todo es por
medio de su persona, por su union viva con él, de lo cual es prenda el Espiritu
Santo, que han recibido segun 1: 11-13. Recuérdese que “EN CRISTO” es la
idea central de la epistola.

El medio o instrumento por medio del cual lo anterior se da a conocer a
los gentiles es el evangelio, las buenas nuevas dadas a los gentiles acerca del
ofrecimiento de salvacion y bendicion para toda la humanidad que quisiera
creer en Cristo y su obra redentora.

Este versiculo 6 ensefia:

a) La naturaleza de las bendiciones de la que los gentiles hemos sido
hechos participes: la herencia prometida al pueblo de Dios;

b) La condicién para ser participes: la union con Cristo; y
c¢) El medio para que se efectle esta union: el evangelio.

Por esta union de gentiles y judios en un solo pueblo de Dios todos
disfrutamos del perdon de nuestros pecados, de la luz del rostro de Jehova, del
aliento de su Espiritu, de la adoracion y comunion de su iglesia y de las tareas
y HONOR de servirle.

Por la simple y Gnica condicion del arrepentimiento y la fe, a todos nos
pertenece igualmente la encarnacion de Cristo, “su vida, ensefianza y milagros,
Su cruz, su resurreccion y ascension, su segunda venida y las glorias del reino
celestial”. “El Dios de lIsrael es nuestro Dios. Abraham es nuestro padre,
aungue sus hijos segun la carne no nos reconozcan. Sus profetas profetizaron
de la gracia que vendria para nosotros. Sus poetas cantaron los canticos de
Sién a los gentiles... Dirigen nuestras oraciones y alabanzas. En sus palabras
encontramos expresion para nuestras tristezas y alegrias. En la fiesta de bodas
o al borde de la tumba, en medio de la multitud, ... y en tierra seca, donde el
alma suspira por las ordenanzas de Dios, llevamos a los salmistas y a los
maestros de Israel con nosotros” (Findlay).



Hemos recibido incontables bienes espirituales de Israel y somos
herederos de esos bienes, juntos con ellos, por Jesucristo, pero los judios
tienen un velo sobre sus 0jos espirituales que todavia no les permite ver, como
nacion, que su verdadera gloria y grandeza estan en su Mesias, que es la luz
para todo el mundo. No es de extrafiar que al comienzo rechazaran al Sefior,
debido a que se revelé en forma tan diferente a lo que ellos pensaban y
esperaban, aunque después de tantos siglos no cabe duda ya de la victoria de
Jesucristo. Sin embargo, no sera hasta la tribulacion, después del
arrebatamiento de la Iglesia, que el velo caeré al fin y se cumplird Zacarias 12:
10-11: “Y derramaré sobre la casa de David y sobre los moradores de
Jerusalem, espiritu de gracia y de oracion; y miraran a mi, a quien traspasaron,
y haran llanto sobre él, como llanto sobre unigénito, afligiéndose sobre €l como
quien se aflige sobre primogénito. En aquel dia habra gran llanto en Jerusalem,
como el llanto de Adadrimoén en el valle de Megiddo”). También se cumplira
Zacarias 8: 22 “Y vendran muchos pueblos y fuertes naciones a buscar a
Jehova de los ejércitos en Jerusalem y a implorar el favor de Jehova” y
Zacarias 14: 16: “Y todos los que quedaren de las gentes que vinieron contra
Jerusalem subiran de afio en afio a adorar al Rey, Jehova de los ejércitos, y a
celebrar la fiesta de las Cabafias”, durante el Milenio.

Versiculo 7. “Del cual yo soy hecho ministro por el don de la gracia de
Dios que me ha sido dada segun la operacion de su
potencia”.

“Del cual”. Del evangelio. Esto era asombroso: Que el orgulloso fariseo,
que despreciaba a los gentiles como perros, el mas aborrecible animal para los
judios, a causa de la condicion miserable en que vivian; que habia perseguido
a la Iglesia con feroz safia se hubiera convertido en apdstol del mismo a quien
habia odiado tanto era realmente una maravilla.

La palabra traducida “ministro” es “diaconos”, que viene de “correr
por otro”, por lo cual indica un servicio muy activo, el de uno que corre para
cumplir su deber. Asi sirvi6 Pablo hasta su muerte y asi debiera servir todo
ministro y, en realidad, todo hijo de Dios en un mundo que tanto necesita del
evangelio. No podemos conformarnos con un trabajo desganado, hecho
perezosamente, durmiendo, descansando y recreAndonos mucho y haciendo
muy poco, a veces lo menos posible, en la obra de nuestro Dios. La obra a la
que hemos sido llamados es demasiado importante como para actuar y vivir de
esa manera: “Por lo cual alzad las manos caidas y las rodillas paralizadas”
(Hebreos 12: 12); “Allegaos a Dios y él se allegara a vosotros. Pecados, limpiad
las manos y vosotros de doblado animo, purificad los corazones” Santiago 4: 8.
iCorramos para servir! Esto requiere dedicacion, preocupacion y esfuerzo.

“Por el don de la gracia de Dios que me ha sido dada segun la
operacion de su potencia”. El maravilloso ministerio de Pablo fue un don, un
regalo, y este regalo provino de la gracia de Dios a favor de su siervo.

Como “gracia” significa “favor inmerecido”, resulta que el hecho de que
Pablo fuera hecho ministro del evangelio fue un favor, algo bueno para él, algo



gue le enriguecia o le hacia feliz y que no habria podido tener de otro modo.
Ademas, fue inmerecido. Dios se lo dio no a causa de sus excelentes
cualidades personales o por la educacion, formacion y experiencia que habia
tenido, sino solo por su soberana voluntad. Es de suponer que habria
muchisima otra gente, incluso entre los creyentes, tan dotados y capaces como
Pablo, pero a Dios le parecié bien dar este ministerio a Pablo y no a otro.

Notese la humildad de Pablo, a pesar de su caracter sobresaliente: no
atribuye nada a mérito propio, sino sélo a la buena voluntad de Dios y al
hacerlo dice exactamente la verdad. Si algo hubiera atribuido a sus propias
cualidades, habria estado completamente equivocado, como lo esta siempre el
presuntuoso y orgulloso, que vive contemplandose a si mismo. Asi, pues, todo
ministerio, aunque parezca ser el mas pequeiio e insignificante, nos es dado
por Dios como un favor, para nuestro bien, y sélo por su soberana voluntad, no
por nuestros méritos. Por lo tanto, ese ministerio, ese “correr para servir’, no es
el servicio de un esclavo, que sirve a la fuerza, por temor, ni es desagradable o
penoso, sino un privilegio que Dios nos da, por lo cual debe llenarnos de
HUMILDE satisfaccion, porque ¢quién soy yo, para que Dios haya querido
distinguirme, concediéndome que le sirva en esta forma?

“Segun la operacion de su potencia”. Es decir, “segun la energia de
su poder o potencia”.

“Poder” es la traduccion de una palabra de la cual proviene nuestro
término “dinamita”, lo cual indica que ese poder de Dios es grandisimo es
“‘explosivo”, es potencia sin limite. Ese poder se habia mostrado precisamente
en la conversion del perseguidor en apdstol. EI mundo no puede comprender
esto, por supuesto, porque lo ve con sus ojos fisicos y desde el punto de vista
de una vida de pecado. Por eso se burla del ministerio cristiano o lamenta que
personas que podrian haber hecho una brillante carrera en el mundo se hayan
“‘perdido”, a causa de estas “fantasias” o “fanatismo”. Pero nosotros, que
hemos recibido la gracia de Dios, que ha iluminado nuestras mentes y abierto
nuestros ojos espirituales, no debemos avergonzarnos del evangelio y
reconocer, por la Palabra de Dios y por propia experiencia que es “poder
(dinamita) de Dios para salvacion de todo el que cree...” El poder de Dios en
accion debe producir cambios radicales, en sentido moral y espiritual, tanto en
nuestra conducta, como en nuestra relacion con Dios. Los que duermen o viven
una vida de ensofiacién, de fantasia, sofiando con un “avivamiento”, con lo
espectacular, no saben nada de lo que es la operacion de Dios en el corazon.
La regeneracion de una persona es un cambio radical de naturaleza, es una
nueva vida, de caracter sobrenatural, producida en nosotros por el Espiritu
Santo y todo redimido debe tener conciencia de que vive esa nueva vida y de
gue en vida esa poderosa por causa de la omnipotencia de Dios.

Tenemos la responsabilidad de vivir una vida de poder tanto en el
testimonio y propagacion del evangelio, como en la victoria sobre el pecado en
todas sus formas, externo o interno, y sobre la desidia o el apocamiento,
aunque nuestra “suficiencia” debe provenir de Dios. Para que nuestras vidas
manifiesten realmente el poder de Dios, que les dio origen, requerimos de
oracién de fe, persistente, ferviente, victoriosa.



Versiculo 8. “A mi, que soy menos que el mas pequefio
de todos los santos, es dada esta gracia de
anunciar entre los gentiles el evangelio de
las inescrutables riquezas de Cristo”.

“A mi, que soy menos que el mas pequeno de todos los santos”.
iCuanta sincera humildad! Busquese al mas pequefio de todos los santos: jYo
soy aun menos que ese creyente! Esto no era falsa humildad, no era solo
apariencia. Pablo mira atentamente a los demas creyentes y siempre encuentra
que el mal que hay en él es mayor que el que puede ver en los demas.
También recuerda vividamente su vida anterior a su conversion, cuando por su
feroz persecucion y crueldad forzé a los creyentes a blasfemar y se considera
por eso el peor pecador (I Timoteo 1: 15; | Corintios 15: 9).

Este es el modo de llegar a ser verdaderamente humildes, intimamente,
de corazon: Junto con la oracion de fe, no mirar tanto las fallas de los demas,
que so6lo podemos conocer por sus manifestaciones externas, sino enérgica y
decididamente a nosotros mismos. De nosotros conocemos las fallas en su
fuente, en nuestro corazon, por lo cual podemos darnos cuenta de cuén
numerosas y profundas son. De este modo no nos sentiremos intimamente
complacidos con nuestras virtudes y éxitos y apreciaremos mas las virtudes y
éxitos de los demas. Los que no quieren o no saben o son indiferentes, porque
no les preocupa o no les interesa esta introspeccion, este “mirarse hacia
adentro”, seran siempre cristianos muy superficiales y completamente
incapaces de apreciar sus vidas y experiencias en su verdadero significado.
Por lo general se sentiran muy superiores o consideraran muy malas las faltas
de otros y no se dardn cuenta de que ellos pueden tener fallas iguales o
peores. Pero hay que cuidar que la introspeccidbn no se convierta en una
practica enfermiza. Los que tienen tendencia natural a la introversién deben
orar y cuidarse de no encerrarse en si mismos. Los que tienen tendencia
natural a la extroversion deben orar y esforzarse en mirarse a si mismos.

“Santos” aqui es sindbnimo de “creyentes”, no una clase especial. Era
comun usar este primer término en lugar del segundo.

No siempre parecié Pablo tan humilde: “Cierto pienso que en nada he
sido inferior a aquellos grandes apdstoles” (Il Corintios 11: 5). Pero aqui estaba
defendiendo su autoridad apostélica, que le habia sido dada directamente por
Dios. Esta ardiente defensa de lo que habia recibido por gracia, sin mérito
propio, era perfectamente compatible con el reconocimiento mas humilde de
indignidad personal. Asi debemos diferenciar entre el ministerio que Dios nos
ha dado y una firme y apasionada defensa de las cosas de Dios y nuestra
condicion personal débil, sujeta a error, a caidas y desfallecimientos. Tenemos
gue mantener en alto la honra de nuestro Dios, sin demandar ni buscar honra
alguna para nosotros, ni publica, ni privadamente.

“Es dada esta gracia de anunciar entre los gentiles el evangelio”.
Se destaca otra vez que el hecho de que Dios le hubiera enviado a predicar el
evangelio era una gracia, un favor inmerecido que le honraba grandemente y le
hacia feliz. No era una carga pesada, desagradable y penosa. Asi debe serlo
para nosotros. Pablo se daba cuenta cabal de esto, porque con sinceridad se



consideraba indigno, por lo cual no se daba reposo en la predicacién del
evangelio, recorriendo el Imperio Romano en gran parte de su enorme
extension y llenandolo todo del evangelio (Hechos 19: 10, 20). Era un fuego
que ardia en su pecho: “Pues bien que anuncio el evangelio, no tengo por qué
gloriarme, porque me es impuesta necesidad y jay de mi si no anunciare el
evangelio! | Corintios 9: 16. Este fuego lo inflamaba todo a su paso. Era el fruto
natural de su profunda gratitud. jQué Dios nos haga asi también a nosotros!

‘De las inescrutables riquezas de Cristo”. Estas riqguezas son: la
persona misma de Cristo su amor y misericordia para con los pecadores; el
haberse dado hasta la muerte para redimirnos; el haber resucitado para
garantizarnos que viviremos con él eternamente; la plenitud de su divinidad, la
plenitud de toda gloria y perfecciones divinas que moran en é;, la plenitud de
gracia para perdonar, salvar y santificar; la plenitud de todo lo que le hace la
fuente que satisface el hambre y la sed espirituales de las almas de cada uno
de los suyos. Es riqueza de sabiduria y conocimiento, de belleza y poder, de
compasion y amor.

Estas riguezas o abundancia de ellas que posee nuestro Sefior
Jesucristo son inescrutables, es decir, no se puede llegar jaméas hasta lo mas
hondo de ellas, ni se puede medir su grandeza infinita. Tan abundantes son
esas riguezas que ni toda la eternidad seré suficiente para llegar hasta el fondo
de ellas.

Pero podemos conocerlas y aprovechar de ellas parcialmente o dicho de
otro modo, podemos sacar de ese tesoro todo cuanto queramos, podemos
aprovechar algo de esa riqueza y descubrir que ain hay muchisimo mas y
“hundir las manos” mas adentro o profundizar y apropiarnos de mas de estas
riquezas, pero aunque “‘cavemos” aparentemente muy hondo, todavia
estaremos sOlo en la superficie, todavia quedardn cantidades
inconcebiblemente grandes de esas riquezas por explorar, para hacerlas
nuestras, y esto aunque se trate del creyente mas diligente, mas
espiritualmente hambriento.

jQué triste es que la mayoria de los cristianos ignoremos tan
completamente esas riquezas 0 nos contentemos con tan poco, muchas veces
casi solo con ser salvos, sin la menor aspiracion a profundizar y aduefiarnos de
los maravillosos tesoros de Cristo que estan a nuestra disposicion, con solo
que queramos darnos el trabajo de “excavar”, es decir, de meditar, estudiar,
pensar y profundizar en la Palabra de Dios, dia tras dia. En nuestra ignorancia
de esas riquezas somos como mi esposa Yy yo, que veiamos jugar a nuestros
hijos Alvar y Ariel en Astillero (un lugar en la orilla norte del canal de Chacao)
con un tronco que les servia de balancin sobre un terreno gris y barroso, que
después se descubri6 que eran arenas auriferas, 0 como un minero que
hubiera descubierto un rico filon y se contentara con sacar de vez en cuando la
cantidad indispensable para no morirse de hambre, hasta que un terremoto
sepultara la veta para siempre.

Para Pablo este “anunciar... el evangelio de las inescrutables riquezas
de Cristo” era una delicia incesante. Era como si un océano ilimitado de
frescura y esplendor se hubiera abierto ante su mente y corazén. Era como una
tierra entera, un cielo inexplorado, que se abria ante él a medida que se le
revelaba la grandeza y el alcance, las riquezas de la gracia de Dios en Cristo y
gue alcanzaba por igual a judios y gentiles.



Estos versiculos estan impregnados de la impresion maravillada que la
revelacion del evangelio produjo en los primeros destinatarios de la epistola.
¢ Estamos nosotros, o mejor, deseamos nosotros, internarnos en ese océano
de las riquezas de Cristo? ¢Nos impresiona tanto como a los efesios la
abundancia inagotable de las riquezas espirituales que estdn a nuestra
disposicion?

Pero la comision de Pablo era tanto la predicacion del evangelio, a lo
que se refiere este versiculo 8, como la ensenanza, la “reflexiéon teoldgica”
(para ordenar los “datos” de la Biblia en un sistema l6gico), la estructuracion de
la doctrina cristiana, segun | Timoteo 2: 7 (“De lo que yo soy puesto por
predicador y apostol..., doctor de los gentiles en fidelidad y verdad”). A este
segundo aspecto de su mision pasara ahora a referirse.

Versiculo 9. “Y de aclarar todos cual sea la dispensacion del misterio
escondido desde los siglos en Dios, que cri6 todas las
cosas”.

Parte del ministerio de Pablo consistia en “pensar logicamente” el
evangelio, es decir, desarrollar sus ideas basicas con todas sus implicaciones,
aplicarlas a las necesidades de los seres humanos y usarlas para resolver los
problemas que tenia que enfrentar como pastor y evangelista. Tenia que librar
al evangelio del legalismo y de las interpretaciones mecénicas del judaismo, o
sea, librar al espiritu de la esclavitud de la letra: “El cual asimismo nos hizo
ministros suficientes de un nuevo pacto: no de la letra, mas del espiritu, porque
la letra mata, mas el espiritu vivifica. Y si el ministerio de muerte en la letra
grabado en piedras fue con gloria, tanto que los hijos de Israel no pudiesen
poner los ojos en la faz de Moisés a causa de la gloria de su rostro, la cual
habia de perecer ;como no sera mas bien con gloria el ministerio del espiritu?”
Il Corintios 3: 6-8, pero también de la influencia disolvente del escepticismo y
de las religiones de misterio” combinadas con la filosofia de los gentiles.

El apostol se abrié paso en medio de una fiera e incesante oposicion de
ambos lados y dirigié el pensamiento de la iglesia naciente hacia adelante y
hasta ahora la guia en el conocimiento y la fe del Hijo de Dios. El puso el
fundamento de la teologia cristiana. Sus epistolas son el fruto de su reflexién
teoldgica, inspirada por el Espiritu Santo. De esta manera ha influido en el
mundo mas que cualquier hombre, exceptuado Jesucristo mismo.

En el nivel muchisimo mas modesto que nos corresponde, debemos
estudiar en la Biblia, leer lo que otros creyentes han escrito como fruto de su
propia reflexion y pensar sobre el ser, las perfecciones y las obras de nuestro
gran Dios. Esta es una gran tarea, noble, la mas noble, de nuestra mente e
incluye también un “trabajo del corazén”. La consideracion de todo lo dicho
hasta aqui debiera hacernos prorrumpir en un canto de alabanza permanente y
cada vez mas agradecido a tan gran Dios.

“Aclarar” es “dar luz” o “alumbrar”, una figura comun de lenguaje, para
referirse a la verdad en contraste con el error.

“Dispensacion” es, otra vez, “economia”. El especial ministerio de
Pablo fue tanto el de recibir la revelacion de aquel “missterio escondido desde



los siglos en Dios”, es decir, que la salvaciéon de Dios era para los judios y
gentiles en perfecta igualdad, revelacion que otros recibieron aun antes que él,
como el de ser instrumento en las manos de Dios para su comunicacion y
aplicacion practica a todo el mundo y para sacar las conclusiones o hacer ver
las consecuencias de tan sublime y gran verdad. Sé6lo a Pablo se le
encomendo la tarea de exponer todo esto y ponerlo en orden. Por eso se le
puede llamar “el arquitecto de la doctrina cristiana”.

Noétese que a diferencia de las elevadas especulaciones de la filosofia
de todos los tiempos y de la moderna “teologia”, las sublimes verdades de
nuestro Dios son para aplicarlas a la vida diaria del creyente comun y son Utiles
y una bendicién para él. Lo demas es vano ejercicio de la mente, motivado por
el orgullo humano.

“Que crié todas las cosas”. Esta frase no se refiere a la creacion
material, que no aparece en el contexto, sino al proposito de redencion
formulado en el consejo eterno de la Trinidad y destaca el hecho de que
ademas de lo material el Dios omnipotente ha producido la nueva creacioén, que
es el resultado de la redencién, una obra mas costosa que la primera.

Versiculo 10. “Para que la multiforme sabiduria de Dios sea ahora
notificada por la iglesia a los principados y potestades en los
cielos”.

Este pensamiento es un desarrollo o aplicacion mas grande y amplio
que el “anunciar” del versiculo 8 y del “aclarar’ (“ensefar claramente”) del
versiculo 9.

La Iglesia es la institucién que Dios ha establecido en el mundo para dar
testimonio de su gracia y para anunciar el evangelio hasta los confines de la
tierra, guiada por el Espiritu Santo Predica el evangelio y éste revela la
“multiforme” sabiduria de Dios, es decir una sabiduria que tiene muchisimas
facetas o aspectos, tanto a los hombres, como a los angeles.

Algunos estiman que lo dicho es el resultado de un entusiasmo sin
control por parte de Pablo y también de la ignorancia de lo que es el mundo
fisico, en el cual nuestra tierra apenas es una mindscula particula. Seria, en tal
caso un error semejante al geocentrismo de Ptolomeo (el sistema que
considera a la tierra como el centro del universo). Pero aqui no se trata de
cantidad, sino de calidad. Lo fisico no se puede comparar con lo espiritual. El
alma de un solo hombre vale mas que todos los tesoros del universo, porque
es una persona, con inteligencia, con sentimientos y voluntad; tiene
consciencia de si misma; puede relacionarse conscientemente con su Creador.
En cambio, las colosales cantidades de energia del universo son ciegas,
inconscientes, involuntarias, insensibles. Sin embargo, jen qué pequefo cuerpo
reside esa alma! Hasta en lo fisico ocurre que el pequefiisimo atomo es
portador de una cantidad de energia inmensa, sin relacion con la pequefiez de
esta particula. También una célula microscépica puede contener en potencia la
vida de todo un mundo. Asi pues, no se trata de que la tierra sea pequefia en
tamafio, sino que Dios, por su soberana voluntad, quiso hacerla la morada de
su Hijo encarnado, a quien quiso entregar para redimirla.



“Los principados y potestades en los cielos” son los angeles (véase
1: 21). Creemos firmemente en su existencia real. Las Escrituras son claras,
abundantes y terminantes. Los angeles no son una figura de lenguaje o una
personificacion de una idea abstracta y menos aun, si cabe, un “mito”. Al
respecto, considérese las palabras de Jesus en Mateo 26: 53: “; Acaso piensas
gue no puedo ahora orar a mi Padre y él me daria mas de doce legiones de
angeles?” y en 18: 10: “Mirad no tengais en poco a alguno de estos pequefios,
porque os digo que sus angeles en los cielos ven siempre la faz de mi Padre
que esta en los cielos”. ;De qué habrian servido en estos casos unas “ideas
abstractas” o unos “seres mitolégicos”?

A pesar de todo su poder, grandeza y sabiduria, los angeles son
criaturas finitas como nosotros, por lo cual su conocimiento no es ilimitado (“Y
yo me eché a sus pies para adorarle. Y €l me dijo: Mira que no lo hagas; yo soy
siervo contigo y con tus hermanos que tienen el testimonio de Jesus: adora a
Dios...” Apocalipsis 19: 10. Lo mismo se repite en 22: 8, 9).

Dios no quiso revelarles directamente los grandes hechos de la
redencion, sino que encomendé a la Iglesia que lo hiciera. Por esto estan en
continua observacion de esos hechos y aprenden cada vez mas acerca de la
“‘multiforme sabiduria” de Dios de ese modo. Es de suponer que los hechos de
la encarnacion, la muerte expiatoria de Cristo en la cruz, la publicacion del
evangelio, el derramamiento del Espiritu Santo, estuvieron llenos de sorpresa y
novedad para ellos. Por eso sus ejércitos estaban sobre Belén cuando nacio
Jesus (Lucas 2: 9, 13, 14) y por eso también deben de haber contemplado con
estupefaccion, posiblemente sin poder comprender por qué Dios lo permitio y
por qué no les dejo actuar cuando su Sefior fue crucificado y muri6 alli.

Pedro nos informa sobre el interés de los angeles en todo esto, lo que
casi seguramente fue el resultado de su interés por conocer aquello que les
habia estado oculto a través de las edades: “ A los cuales fue revelado que no
para si mismos, sino para nosotros administraban las cosas que ahora os son
anunciadas de los que os han predicado el evangelio por el Espiritu Santo
enviado del cielo, en las cuales desean mirar los angeles” | Pedro 1: 12.

Pablo estaba consciente de la presencia de esos espectadores
silenciosos e invisibles: “Porque a lo que pienso, Dios nos ha mostrado a
nosotros los apostoles por los postreros, como a sentenciados a muerte,
porque somos hechos espectaculo al mundo y a los angeles y a los hombres” |
Corintios 4: 9. Esta es la razon por la cual requiere a Timoteo, “delante de Dios
y del Sefior Jesucristo y de sus angeles escogidos”, que guarde celosamente
todo lo que ha recibido y para lo cual ha sido comisionado (I Timoteo 5: 21).
¢, Qué vale, qué peso puede tener la opinidn publica o el qué diran, el aplauso o
la burla de las muchedumbres de este mundo, si se comparan con la reaccion
de estos augustos testigos de nuestros actos?

Versiculo 11. “Conforme a la determinacion eterna, que hizo en Cristo
Jesus nuestro Senor”.

“Conforme a la determinacién eterna” o “conforme al propésito de los
siglos” o “segun el propoésito de las edades”. Lo que la Iglesia tiene que
comunicar a los angeles no son acontecimientos casuales o el resultado
exclusivo de las encontradas y cambiantes voluntades humanas, sino parte de



la manifestacion del propdsito final que tiene Dios respecto de toda la creacion,
aun en sus menores detalles.

Este pasaje ensefia claramente que todo cuanto ha sido creado lo fue
con un propoésito y que tanto lo creado como el propésito con que fue creado
estaban en la mente de Dios ante de su creacion. En el propoésito se incluyen
todas las relaciones de Dios con la humanidad, especialmente la de salvar a
los pecadores elegidos en Cristo. Esta es la doctrina de la soberania de Dios,
inequivocamente ensefiada en la Palabra de Dios y motivo de profundo
consuelo frente a la adversidad y afliccion. Cuando parece que todo va de mal
en peor no tenemos que olvidar que todavia Dios gobierna su creacion y la
controla y que el desorden y rebelién actuales serdn ordenados al fin y
dominados por él, cuando establezca su reino en esta tierra durante el milenio,
por su omnipotencia. Mientras tanto, de siglo en siglo, el proposito de Dios
sigue cumpliéndose, aunque no nos demos cuenta, avanzando Yy
desarrollandose hasta que llegue el tiempo previsto por Dios para su completa
consumacion. Es inimaginable un Dios que no sea soberano, porque seria un
Dios que salva ahora y promete vida eterna, para rechazar mafiana, por haber
descubierto errores en sus planes o por actos humanos no previstos ni
conocidos de antemano. La relacion entre la soberania de Dios y la libre
voluntad del hombre es un grandisimo misterio, pero no por eso tenemos que
rechazar una u otra, puesto que ambas estan claramente reveladas en la
Biblia.

Volvamos a los angeles y notemos que aunque Dios no les reveld su
plan de salvacion directamente, su sabiduria les llevo a esperar pacientemente
hasta que llegara el tiempo en que les fuera revelado, por medio de la Iglesia,
como vimos. Mientras tanto, no reaccionaron con incredulidad, por no saber, ni
criticaron lo que todavia no podian comprender, es decir, el plan de salvacion
todavia incompleto de o la justicia de Dios. Con mucha paciencia esperaron
que se fuera descorriendo el velo. Han llegado a conocer mucho del plan de
salvacibn ahora, pero todavia aguardan pacientemente su completa
consumacion. Asi debemos tener nosotros también paciencia: “Lo que yo hago,
td no entiendes ahora, mas lo entenderas después” Juan 13: 7.

Estos angeles son nuestros hermanos, en cuanto criaturas de Dios, y
conocen la eternidad y pueden ver el futuro en una forma que nosotros no
podemos. Ademas estan muy por encima de los conflictos de esta tierra, de las
dudas y de los clamores de todo orden que tanto nos turban, confunden y
engafan a veces. Son testigos de nuestras debilidades, temores y fallas, pero
también miran sin cesar a Aquel que estd sentado a la diestra del Padre,
mientras espera hasta que sus enemigos sean hollados bajo sus pies (Salmo 2:
1-4). Saben cémo a medida que corren los siglos el plan de Dios se va
cumpliendo inexorablemente y cdémo hechos aparentemente inconexos,
imposibles o casuales, se van encadenando, para que se cumpla el propdsito
divino sin falta. Un ejemplo de esto ultimo es Galatas 4: 4: “Mas venido el
cumplimiento del tiempo, Dios envi6 a su Hijo, hecho de mujer, hecho subdito a
la ley”. El “cumplimiento del tiempo” implica la conjuncion de hechos tan
dispares y lejanos como el establecimiento del férreo gobierno romano, la
extension del idioma griego a todo aquel mundo antiguo, la dispersiéon o
diaspora de los judios por todo ese mundo, etc. Otro ejemplo de lo mismo es el
restablecimiento de Israel, en 1948, que implico el rechazo de los judios en



muchos paises del mundo; la primera guerra mundial, que dej6 Palestina a
cargo de Inglaterra, en lugar del Imperio Otomano; el gran holocausto, etc.

Cuando consideramos ese conocimiento y actitud de los angeles,
podemos también nosotros observar con tranquilidad y fe el tumulto del mundo,
ver mas alla de lo que aparece en la superficie (“Por fe andamos, no por vista”;
“No mirando nosotros a las cosas que se ven, sino a las que no se ven, porque
las cosas que se ven son temporales, mas las que no se ven son eternas”. |l
Corintios 5: 7; 4: 18) y tener calma y confianza en medio de los vaivenes y
calamidades de este mundo.

El reino de Satanas no caera sin una violenta lucha, la que ocurrird con
furia sin igual durante la gran tribulacion, pero caera necesariamente, porque
Satanas es un enemigo vencido y condenado en la cruz. Por la fe podemos
anticipar el triunfo del Sefor, y su lIglesia con él, y esperar el dia glorioso
cuando se oira el grito triunfal: “jAleluya, porque rein6 el Sefior nuestro Dios
todopoderoso!” (Apocalipsis 19: 6).

“Que hizo en Cristo Jesus nuestro Seior”. La idea parece ser: “que
cumplié en Cristo Jesus”, por el contexto y especialmente por lo que viene a
continuacion. Con esta frase se continta el pensamiento del versiculo 9 y se
pone de relieve que es mediante Cristo que se cumplié o se hizo efectivo el
misterio de la extension universal del evangelio.

Versiculo 12. “En el cual tenemos seguridad y entrada con confianza por
la fe de él”

De la consideracién de asuntos tan elevados, tan “celestiales” como son
la soberania de Dios, sus planes eternos y la instruccion de los angeles por
medio de la Iglesia, Pablo pasa bruscamente a referirse a asuntos de la Iglesia
agui en la tierra. La relacién, de constraste, es que aunque los grandes
potentados celestiales puedan asombrarse y llegar hasta no entender la
profunda sabiduria divina, nosotros, los que creemos en Cristo, tenemos por
medio de él (“en el cual”), es decir, no por virtud propia alguna, ni aun dada por
gracia, privilegios inconcebiblemente grandes y que, por eso, son también parte
de aquel “misterio” revelado ahora claramente y del cual Pablo es el especial
ministro. En otras palabras, este pasaje hace resaltar la grandeza inmensa,
divina, de ese “misterio” cumplido en Cristo y cuya administracién le fue
confiada a Pablo.

Tres son los grandes privilegios de que gozamos todos los que somos
parte verdadera de la Iglesia, que se destacan aqui: seguridad o libertad,
acceso o admision y confianza.

Tenemos seguridad. La idea correcta es “libertad”, libertad de palabra:
Podemos dirigirnos a Dios Padre con plena libertad de peticion (“Si estuviereis
en mi y mis palabras estuvieren en vosotros, pedid todo lo que quisiereis y 0s
sera hecho”; “No me elegisteis vosotros a mi, mas yo os elegi a vosotros y 0s
he puesto para que vayais y llevéis fruto y vuestro fruto permanezca, para que
todo lo que pidiereis del Padre en mi nombre, él os lo dé”; “Y todo lo que
pidiereis al Padre en mi nombre, esto haré, para que el Padre sea glorificado

en el Hijo”; “Y aquel dia no me preguntaréis nada. De cierto, de cierto os digo,



gue todo cuanto pidiereis al Padre en mi nombre, os lo dard. Hasta ahora nada
habéis pedido en mi nombre: pedid y recibiréis, para que vuestro gozo sea
cumplido” Juan 15: 7, 16; 14: 13; 16: 23-24. “Pedid y se os dara, buscad y
hallaréis, llamad y se os abrira” Mateo 7: 7. “°Y esta es la confianza que
tenemos en él: Que si demandaremos alguna cosa conforme a su voluntad, él
nos oye” | Juan 5: 14). Podemos demandar su cuidado providencial, tanto en
lo temporal, como en lo que es necesario para nuestro desarrollo espiritual, sin
necesidad de aprender “el secreto de la oracion eficaz” o de la “vida victoriosa”,
como se titulan algunos libros, y también sin necesidad de leer muchos libros,
pero si leyendo mucho la bendita Palabra de Dios. Estas peticiones las
podemos hacer exactamente como si estuviéramos en la presencia inmediata
de Dios, ante su trono, porque nuestro Abogado nos ha colocado alli. Nadie
puede impedir, ni prohibir, nuestra oracion; podemos presentarnos delante del
Padre sin ninguna vergienza por nuestro pecados, porque Cristo los quitd y
estamos vestidos de él, de su justicia (“Justificados pues por la fe, tenemos paz
para con Dios por medio de nuestro Sefor Jesucristo” Romanos 5: 1).

Esta libertad de peticion, libertad para orar, no es una esperanza futura o
un suefio de lo que podria ser, sino una realidad ahora. jCuantas veces hemos
verificado en nuestras propias vidas que la oracién no es una ilusién, ni un
clamor al vacio, sino que siempre el Sefor la oye y responde para nuestro
efectivo bien!

Tenemos acceso 0, mejor, admisién. Si tenemos verdadera fe en
Cristo, podemos presentarnos sin temor ante la majestad divina. El nombre de
Cristo que llevamos nos abre la entrada al “lugar santisimo”. Recuérdese que
en el antiguo Israel el “lugar santisimo” del templo, que era figura del cielo o de
la especial morada de Dios, estaba oculto hasta de la mirada de los sacerdotes
y, con mayor razon, de la del pueblo comun, por un espeso velo o cortina y que
sélo el Sumo Sacerdote, figura de Cristo, podia atravesarlo una vez al afio, con
sangre. Cuando Cristo murié en la cruz, ese velo se rompié de arriba abajo,
con lo que se representd que la entrada al cielo quedaba abierta
completamente para todos los que nos acogemos con fe a la sangre
derramada de Cristo. La verdadera fe en Cristo es el pasaporte que nos abre
de par en par las puertas del cielo.

Esta “admision” es el acto por el cual Cristo presenté al Padre su
perfecto sacrificio y a nosotros, los elegidos, los que el Padre le dio, vestidos de
Su justicia y protegidos por su sangre derramada. Asi nos dio el lugar de HIJOS
en la casa paterna, aunque antes habiamos sido hijos del diablo.

“Confianza”. Admitidos en esta forma en la presencia del Padre,
podemos acercarnos a él con completa confianza, aunque seamos “el menor
de los santos” o “el primero de los pecadores”.

En cierta ocasion se le desbocé el caballo a Napoleén. Un soldado, con
riesgo de su vida, tomo las bridas de la cabalgadura y logré detenerlo en su
carrera desenfrenada. Ya seguro, Napoledn le dijo: jGracias, capitan! ¢De qué
regimiento?, le contesto el soldado. De mi guardia personal. Gracias, majestad.
El soldado entreg6 su fusil, mientras se alejaba el emperador y fue a colocarse
entre los oficiales. ¢Qué hace aqui este intruso?, dijeron algunos de ellos. Soy



capitan. ¢De qué grupo? iDe la guardia imperial! ¢(Quién te lo dijo? El
emperador. Esto bast6 para que le admitieran como uno de los suyos.

“‘Lleguémonos pues, confiadamente al trono de la gracia, para alcanzar
misericordia y hallar gracia para el oportuno socorro”; “Asi que, hermanos,
teniendo libertad para entrar en el santuario por la sangre de Jesucristo, por el
camino que él nos consagré nuevo y vivo, por el velo, esto es, por su carne, y
teniendo un gran sacerdote sobre la casa de Dios, lleguémonos con corazén
verdadero, en plena certidumbre de fe, purificados los corazones de mala
conciencia y lavados los cuerpos con agua limpia” Hebreos 4: 16; 10: 19-22.

Todos sabemos lo que cuesta llegar a la presencia de un grande de esta
tierra. jSin embargo, nosotros tenemos libre acceso, con toda confianza, a la
suprema majestad de Dios! jAprendamos a apreciar con gratitud y humildad los
privilegios que tenemos en Cristo!

“Por la fe de él”: no se refiere a la fe que Cristo tiene en su Padre y que
nos beneficiaria a nosotros, sino a la fe que nosotros tenemos en Cristo.

Versiculo 13. “Por tanto, pido que no desmayéis a causa de mis
tribulaciones por vosotros, las cuales son vuestra gloria”.

“Por tanto, pido que no desmayéis a causa de mis tribulaciones por
vosotros”. Como tenemos completa libertad de peticion y acceso abierto al
Padre, por medio de nuestro Sefor Jesucristo, y conocemos el propdsito de
Dios de que el evangelio alcance a gente de todo el mundo, sin discriminacion
alguna, lo cual durante mucho tiempo fue un ministerio, no podemos desmayar
por ninguna causa, sea por nuestras propias aflicciones, sea por las de otros
hijos de Dios, especialmente si sufren por causa nuestra.

Cuando escribe esta carta, Pablo estaba sufriendo un aflictivo
encarcelamiento, encadenado dia y noche a un soldado romano y sin poder
continuar libremente la predicaciéon del evangelio en todo lugar. Estaba
sufriendo esto por causa de los gentiles y debido a su anterior ministerio entre
ellos, pero su intenso deseo es que no se desanimen por esos sufrimientos
suyos, sino que se fortalezcan y animen, para que la obra de evangelizacién
comenzada continde sin cesar.

La idea es que los sufrimientos de Pablo no debian ser motivo de
desaliento para los receptores de la carta. Pablo no rogaba para no desmayar
él por sus sufrimientos. Filipenses 1: 12-14 (Y quiero, hermanos, que sepais
que las cosas que me han sucedido han redundado mas en provecho del
evangelio, de manera que mis prisiones han sido célebres en Cristo en todo el
pretorio y a todos los demas y muchos de los hermanos en el Sefior, tomando
animo con mis prisiones, se atreven mucho mas a hablar la palabra sin temor”)
y Colosenses 1: 24 (“Que ahora me gozo en lo que padezco por vosotros y
cumplo en mi carne lo que falta de las aflicciones de Cristo por su cuerpo, que
es la iglesia”) muestran claramente que ese es el sentido.

¢Por qué podian los lectores de la epistola desalentarse por los
sufrimientos de Pablo? Tal vez creian que la causa de Cristo estaba
retrocediendo; Pablo habia estado preso un largo tiempo y parecia que su
ministerio habia terminado sin que el mundo fuera evangelizado. Parecia que el



glorioso destino anunciado para la iglesia no podria cumplirse. Ademas, temian
por la misma vida de Pablo. Carecian ahora de su presencia, de su gozo en el
Sefior, de su confianza alentadora, de su palabra inflamada de fe, de
entusiasmo y de poder del Espiritu Santo. Bien podian estar desalentados o
descorazonados, como nosotros, cuando vemos tanta dificultad que nos rodea
y tantas amenazas en el futuro.

Pero Pablo razonaba exactamente al revés: Es verdad que estaba
sufriendo y por causa de ellos, pero eso significaba que su causa era grande y
digna, era una empresa que valia la pena de que se pagara tal precio por ella.
Si no fuera porque asi se estaba consiguiendo un propdsito muy grande, Dios
no permitiria que su siervo sufriera asi. Era parte del plan eterno de Dios para
gue el evangelio pudiera alcanzar a todo el mundo.

Asi debemos pensar nosotros. La obra del Sefior en las fieles iglesias
fundamentalistas estd sujeta a toda clase de ataques: De los apOstatas
ecuménicos; de las sectas falsas; de falsos hermanos; de malos hermanos; de
cristianos infantiles, que ya deberian ser cristianos maduros; de cristianos muy
carnales, que se dejan gobernar por sus impulsos y tendencias, por su mal
genio, sin vencer lo malo que hay en ellos, etc.

Es algo que puede hacernos desesperar, como al salmista: “Fueron mis
lagrimas mi pan de dia y de noche, mientras me dicen todos los dias: ¢Ddnde
esta tu Dios?” (Salmo 42: 3). La obra del Sefior en un mundo como éste en el
que vivimos ira siempre asociada con el dolor: “Los que sembraron con
lagrimas...”; “Ira andando y llorando el que lleva la preciosa simiente...” (Salmo
126: 5a, 6a). Si no fuera asi, querria decir que es una obra que agrada a
Satanas y al mundo, como lo es por ejemplo, el Movimiento Ecuménico.

Por lo anterior, nuestras propias tribulaciones y las de los otros siervos
en lugar de desalentarnos deben darnos mas animo, para seguir adelante sin
desmayar: “Hermanos, yo mismo no hago cuenta de haberlo ya alcanzado,
pero una cosa hago: olvidando ciertamente lo que queda atras y
extendiéndome a lo que estad delante prosigo al blanco, al premio de la
soberana vocacion de Dios en Cristo Jesus” Filipenses 3: 13-14; “Pelea la
buena batalla de la fe, echa mano de la vida eterna, a la cual asimismo eres
llamado, habiendo hecho buena profesién delante de muchos testigos” 12
Timoteo 6: 12; “He peleado la buena batalla, he acabado la carrera, he
guardado la fe. Por lo demés, me esta guardada la corona de justicia, la cual
me dara el Sefior, juez justo, en aquel dia, y no sélo a mi, sino también a todos
los que me aman su venida” Timoteo 4: 7-8.

La oposicion y las dificultades, tales como fatiga, enfermedad, corazones
muy duros, el envejecimiento, incluso el fracaso aparente, no son razones para
dejar de lado la tarea que Dios nos ha encomendado. Si estamos seguros de
que lo que estamos haciendo es conforme a la voluntad de Dios, entonces
tenemos que seguir adelante, sin permitir que nada, ni nadie, con la gracia de
Dios, nos aparte del cumplimiento de la tarea encomendada a nosotros.

“Los cuales son vuestra gloria”. ;Como podian ser los sufrimientos
del apéstol la gloria de sus lectores? Porque los periodos mas gloriosos de la
Iglesia han sido aquellos en que algunos creyentes sufrieron mas, como
durante las persecuciones imperiales romanas o durante la Reforma del siglo
XVI. Esto es lo que sucedia con Pablo. Y sus lectores, en cierto modo, eran
también participantes de esos sufrimientos, a causa de su afliccibn por los



sufrimientos del apéstol. Estos sufrimientos eran la gloria de la Iglesia, porque
la fortalecian y engrandecian extraordinariamente y mostraban su
esplendorosa belleza moral. Hay que tomar en cuenta, a este respecto, que a
menudo las grandes cantidades de dinero que se gastan en la obra y todo el
enorme esfuerzo desplegando, en trabajo, de tiempo, etc., no consiguen los
resultados que el sufrimiento de unos pocos cristianos produce
poderosamente.

6. Oracion para pedir poder espiritual. 3: 14 —19.

Versiculo 14. “Por esta causa doblo mis rodillas al Padre de nuestro
Seior Jesucristo”.

La frase “por esta causa” nos lleva de vuelta al versiculo 1, donde el
impetd de su pensamiento llevé a Pablo a expresar en un largo paréntesis las
ideas relacionadas con su ministerio (versiculos 2 al 13).

“Por esta causa” se refiere a las gloriosas verdades expresadas en el
capitulo 2, es decir a la gracia que ha hecho nacer de nuevo a sus lectores
gentiles, los ha unido a los creyentes judios en un solo pueblo o un solo cuerpo
y los ha hecho parte del templo vivo que se esta construyendo para morada de
Dios.

Por causa de esa gracia, Pablo ora para que tengan un conocimiento
mas completo y una experiencia mas profunda de la presencia y del amor de
Cristo, para que se afirme y progrese su vida interior.

Esta es la segunda oracién de Pablo por los efesios y tiene el mismo
motivo que la primera (1: 15-20) y es, en realidad, la continuacion y el
desarrollo de ella, es decir, que son tan gratuitos los dones de Dios y tan
absoluta nuestra falta de méritos, que nuestro Unico titulo para recibir mas de la
gracia de Dios son los dones de su gracia ya recibidos, pero ese titulo es
suficiente: “Porque de su plenitud tomamos todos y gracia por (o sobre) gracia”
(Juan 1: 16).

“Doblo mis rodillas” (“me arrodillo”). Por supuesto, no quiere decir que
al escribir hace esto literalmente en ese momento, sino que desea expresar la
sinceridad de su oracion y su profunda reverencia. Las posiciones normales
para orar, en la Biblia, eran de pie y arrodillados. Ambas expresaban reverencia
y humillacién ante Dios. Naturalmente, la posicion corporal no es esencial en la
oracion y cualquier posicién es correcta, si las circunstancias obligan a orar en
esa postura. Por ejemplo, un enfermo que ora acostado o un creyente que ora
sentado en un avidon accidentado en el aire o que va conduciendo un vehiculo
motorizado. Lo que importa es una actitud de verdadera reverencia de corazon.
Pero ¢como podra sostener que tiene esa reverencia quien permanece
indolentemente sentado en la oracién publica, que es un acto tan destacado de
culto? Lo que importa es la reverencia del espiritu, pero si esa reverencia es
genuina, nos impulsard a expresarla exteriormente arrodillandonos, si eso no
es posible por alguna circunstancia, poniéndonos de pie, con los ojos cerrados,



para evitar distracciones y para concentrar nuestra mente y espiritu en un
ejercicio tan importante.

Pablo dirige su peticion al Padre. En forma muy especial JesUs nos
ensefid a llamar “Padre nuestro” a Dios. En esta carta, Pablo hace lo mismo
unay otra vez: 1: 2, 3, 5, 17; 2: 18. La designacion de Dios como Padre no es
exclusiva del cristianismo, ni de la Biblia, pero en el Nuevo Testamento
adquiere una connotacion especial: No es so6lo nuestro Creador, sino que ha
adoptado como hijos a sus elegidos, quienes han sido salvados por fe en
Cristo, por lo cual podemos tener con él una relacién semejante a la de padre e
hijo humanos: Una relacion de profundo respeto (reverencia) y, al mismo
tiempo, de tierno afecto y confianza, de intimidad. Es “fuego consumidor”, pero
también es “Padre”. Por eso podemos orar a €l como “nuestro Padre”; por eso
Pablo ora aqui “al Padre”.

Versiculo 15. “Del cual es nombrada toda la parentela en los cielos y en la
tierra”.

Hay aqui un juego de palabras en el griego, que se conserva en
castellano, entre “Padre” (patér) del versiculo 14 y “parentela” (patria): todos los
descendientes de un antepasado (padre) notable, del cual toma su nombre, lo
que llamamos clan. Por ejemplo: los hijos de Israel, de Aarén, de Coré, de
David.

La idea aqui no es la de una sola familia de hijos de Dios, sino de
muchas, en el cielo y en la tierra. Respecto a “familias en el cielo” debe de
tratarse de los angeles, que indudablemente son también “hijos de Dios” (Job
1: 6; 2: 1; Lucas 20: 35-36: los redimidos son “iguales a los angeles” y son
“hijos de Dios”. Por lo tanto, los angeles deben serlo también). Estos angeles
son hijos de Dios no por ser Dios su creador, sino porque fueron elegidos de
entre todos los angeles: “Te requiero delante de Dios y del Sefior Jesucristo y
de sus angeles escogidos...” (I Timoteo 5: 21).

Los protestantes, en general, creemos que todos los angeles fueron
creados buenos, pero capaces de pecar y que los que retuvieron su estado
original fueron confirmados en su posicién y ahora son, o han sido hechos,
incapaces de pecar. No hay duda de que originalmente todos eran buenos,
pero algunos no retuvieron esa posicion: “Porque si Dios no perdoné a los
angeles que habian pecado... (Il Pedro 2: 4); “Y a los angeles que no
guardaron su dignidad, mas dejaron su habitacién...” (Judas 6). Los angeles
buenos estan divididos en muchos 6rdenes: querubines, serafines, principados,
poderes, tronos, dominios. Algunos de estos 6rdenes pueden ser estas familias
gue llevan el nombre de Dios en el cielo.

En esta tierra todos los redimidos formamos una familia que lleva
también el nombre de Dios, puesto que cada uno ha sido adoptado como hijo
por Dios, con todos los derechos legales de hijos efectivos.

Por lo tanto, los diferentes 6rdenes de angeles buenos y todos los seres
humanos redimidos por Cristo formamos las familias que llevan el nombre de
Dios, a quien podemos llamar, propiamente, Padre. Esto no debe movernos a
complacencia, ni orgullo, sino que debe ser un poderoso incentivo para la
evangelizacion. jGran privilegio es llevar el nombre de Dios! jPero también una
gran responsabilidad de vivir como es digno de ese nombre!



Este nombre expresa todo el amor que serd manifestado en todas las
edades sin fin y en todos los mundos creados. Rechazamos enérgicamente la
idea de que estas familias se refieran, en lo que atafie a la tierra, a todas las
razas, pueblos, naciones y lenguas, por el hecho de estar formadas por
criaturas de Dios. Esto es lo que los apostatas, de ideologia humanista, llama
“paternidad universal de Dios”. DIOS ES EL CREADOR DE TODOS LOS
SERES HUMANOS, PERO ES PADRE SOLO DE SUS ELEGIDOS,
REDIMIDOS POR JESUCRISTO Y REGENERADOS POR EL ESPIRITU
SANTO. Los perdidos no tienen derecho a llamar a Dios con el dulce nombre
de “Padre”. La Biblia diferencia claramente a los hijos de Dios de los que no
son y sefiala con precisiébn que existen los que son hijos del diablo, quienes
muestran una irreductible e inconfundible oposicion contra los hijos de Dios:
“Vosotros de vuestro padre el diablo sois...” (Juan 8: 44); “Yo ruego por ellos,
no ruego por el mundo; sino por los que diste, porque tuyos son...Yo los he
dado tu palabra y el mundo los aborrecid, porque no son del mundo... No son
del mundo, como tampoco yo soy del mundo” (Juan 17: 9, 14, 16); “Salieron de
nosotros, mas no eran de nosotros, porque si fueran de nosotros, hubieran
cierto permanecido con nosotros, pero salieron para que se manifestase que
todos no son de nosotros” (I Juan 2: 19); etc.

Pablo presenta ahora sus peticiones al Padre de amor, en quien
debemos confiar sin reservas.

Versiculo 16. “Que os dé, conforme a las riquezas de su gloria, el ser
corroborados con potencia en el hombre interior por
su Espiritu”.

“Que os dé, conforme a las riquezas de su gloria”. La gloria de Dios
se refiere a la manifestacién de su excelencia, de sus perfecciones. En este
caso se refiere especialmente a su potencia y misericordia. Al “contemplar” la
grandeza, perfeccion y armonia de todos sus atributos vemos una gloria
cegadora, incomprensible, inalcanzable, incomparable con nada que nosotros
conozcamos. Pablo pide audazmente, casi diriamos atrevidamente, no unas
migajas de la mesa del Sefior, como un limosnero, sino que sus dones para
nosotros correspondan con el resplandor sublime de su gloria, es decir, que
nos dé en forma potente y abundantisima, de modo que en cierta medida se
comunique a nosotros su propia gloria, como a Moisés: “Y acontecié que,
descendiendo Moisés del monte Sinai..., no sabia él que la tez de su rostro
resplandecia... y he aqui la tez de su rostro era resplandeciente...” (Exodo 34:
29, 30), o como a los apdstoles: “Entonces viendo la constancia de Pedro y de
Juan, sabido que eran hombres sin letras e ignorantes, se maravillaban y les
conocian que habian estado con Jesus” (Hechos 4: 13).

“El ser corroborados con potencia en el hombre interior por su
Espiritu” Esta es la primera peticion. Como se trata de creyentes nuevos o
débiles, recién salidos de la esclavitud del pecado o que han avanzado poco en
la victoria sobre el pecado, temerosos ante las pruebas y débiles frente a la
tentacién, Pablo pide que les sea dada fortaleza en gran abundancia, a la
medida de la gloria de Dios.



“‘Corroborados con potencia” es, literalmente: “establecidos” o
“fundados”, es decir, “edificados firmemente sobre un fundamento”. En otras
palabras: “fortalecidos”, como se traduce la misma palabra en | Corintios 16:
13. Lo que Pablo ruega es que no quede nada de debilidad, ni de temor en los
creyentes, que tengan la fortaleza del que no teme la batalla, ni el peligro. Esto
les hara fuertes y firmes en el Sefior y les hara diferentes y superiores al
mundo, porque transformara sus vidas, les dara una vida victoriosa, les llenara
de la gloria de Dios, hasta donde es posible para el ser humano.

Para que este fortalecimiento sea efectivo, verdadero, en la medida que
ruega el apostol, vale decir, a la medida de la gloria de Dios, tiene que
producirse en “el hombre interior”. Existe una fortaleza falsa que podriamos
llamar “del hombre exterior”, visible, la que todos pueden ver: es la fuerza de
voluntad o el dominio propio, que permite esconder la debilidad ante los demas
0 aparecer sin temor alguno, cuando interiormente se esta temblando. Esta
fortaleza propia, que domina las manifestaciones externas de debilidad, de
temor, de cobardia, no puede cambiar la realidad de su presencia en el ser
interior y esa realidad buscard siempre otros cauces para expresarse de algun
modo, afectando a menudo en alguna forma la normalidad mental, tales como
tics nerviosos, actos fallidos, suspiros involuntarios, pesadillas, neurosis, etc.

“Hombre interior” se refiere a la parte espiritual del hombre, el ser
moral creado a la imagen de Dios. Es alli donde se produce este
fortalecimiento verdadero. Mientras el mundo se burla, persigue y podra hacer
sufrir o entristecer y debilitar al creyente, el Sefior le infunde interiormente
nuevas fuerzas y alegria aun en medio de la afliccion. Todo puede temblar y
vacilar alrededor de un creyente, pero de su corazén fluye “un manantial que es
alimentado por el rio de vida que procede del trono de Dios” (G. G. Findlay).
Pablo mismo era un ejemplo de esto: estaba prisionero, atribulado por el
mundo, expresado en su caso por el Imperio Romano, y objeto de su mofa,
aparentemente desvalido, pero con una fortaleza de pensamiento y voluntad,
una potencia espiritual mucho mas poderosa que ese Imperio Romano. Esa
potencia no era mera ilusion, porque con el correr de los siglos y al
manifestarse exteriormente, derribaria a ese imperio, mientras que la potencia
espiritual de Pablo permaneceria intacta en todos los siglos por venir. Pablo ora
precisamente para que todos los creyentes podamos disfrutar y compartir con
€l esta potencia que es inmensamente superior a la del mundo.

Finalmente, esta potencia en el hombre interior es “por el Espiritu”.

El semipelagianismo, que es la doctrina efectivamente abrazada por la
Iglesia Catdlico-romana, dice que lo que ocurre es que el alma racional del
hombre, su ser interior, armoniza con la voluntad de Dios, pero tiene que ser
fortalecida por el Espiritu de Dios, para que no sea vencida por los deseos
pecaminosos de la carne.

No es esto lo que se ensefia aqui y en toda la Biblia. La idea original es
que el Espiritu Santo trae toda la bendiciébn en sus manos y entra con ellas a
vivir en el hombre interior, donde no hay ninguna bendicion. El alma, con todos
sus poderes, es el asiento del pecado original y, por lo tanto, nada hay alli que
pueda ser bueno o agradable para Dios. Ese hombre interior esta
completamente muerto, sin poder alguno.

Lo que el Espiritu hace no es comunicarle al ser interior alguna vida o
bondad, mediante la cual pueda agradar a Dios a cooperar con él para su



salvacién, sino que lo regenera, es decir implanta en él una nueva vida, porque
la antigua esta irremediablemente muerta. Esta nueva vida es implantada
sobrenatural y misteriosamente por el Espiritu Santo en cada elegido, en el
momento que Dios quiere: “Porque sabemos que la ley es espiritual, mas yo
soy carnal, vendido a sujecién del pecado... Gracias doy a Dios, por Jesucristo,
Sefior nuestro. Asi que, yo mismo con la mente sirvo a la ley de Dios, mas con
la carne a la ley del pecado” (Romanos 7: 14, 25); “Mas el hombre animal no
percibe las cosas que son del Espiritu de Dios, porque le son locura y no las
puede entender, porque se han de examinar espiritualmente. Empero el
espiritual juzga todas las cosas, mas él no es juzgado de nadie” (I Corintios 2:
14, 15); “Porque la carne codicia contra el Espiritu y el Espiritu contra la carne y
estas cosas se oponen la una a la otra, para que no hagais lo que quisiereis...
Porque los que son de Cristo han crucificado la carne con los afectos y
concupiscencias” (Galatas 5: 17, 24). Es s6lo en esta vida nueva donde el
Espiritu puede obrar, dando fuerza y vigor cada dia, para que vayamos
creciendo hasta que la imagen de Dios sea enteramente restaurada en
nosotros. Asi que de ningin modo esté la fuente de esta fortaleza en nosotros
mismos. Esta fortaleza viene de afuera, es “por su Espiritu”.

Esta fortaleza es incomparablemente grande, es la que levantd a Jesus
de entre los muertos, como vimos en 1: 19 y 20. Esta potencia de Dios,
sobrehumana, que actda en el hombre, se atribuye en todas las Sagradas
Escrituras al Espiritu Santo. Es la morada del Espiritu Santo en nosotros la
fuente de toda fortaleza moral: “Mas recibiréis la virtud (que es precisamente
poder) del Espiritu Santo que vendra sobre vosotros y me seréis testigos en
Jerusalem, en toda Judea y Samaria y hasta lo ultimo de la tierra”. Es entonces
del Espiritu Santo, y sélo de él, que proviene el vigor de una fe firme o del buen
soldado de Jesucristo, “la valentia de los martires, la alegria y paciencia
indoblegable de multitudes de creyentes obscuros que han sufrido por causa
de lajusticia” (G. G. Findlay).

Todo esto proviene no de nuestras virtudes o fuerza de voluntad, ni aun
de alguna capacidad comunicada por gracia de Dios a nuestro viejo hombre, a
nosotros mismos, sino del Espiritu Santo que viene a vivir en nosotros y nos ha
comunicado una nueva vida, de la cual fluyen principios inconmovibles,
esperanza, perseverancia o constancia, dominio propio, que la colocan por
encima del placer o del dolor y le comunican una nobleza sélo posible por la
obra del Espiritu Santo. Ese poder no es neutralizado por nuestra debilidad
propia, porque proviene precisamente del Espiritu Santo, que supera toda
debilidad nuestra: “Y me ha dicho: Bastate mi gracia, porque mi potencia en la
flaqueza se perfecciona...” Il Corintios 12: 9. En lugar de neutralizar ese poder,
nuestras debilidades son puestas a su servicio: “en la pobreza y la soledad en
la ancianidad, cuando el cuerpo se debilita y decae, la fortaleza de Dios
resplandece mas que nunca en el hombre” (G. G. Findlay): “Tenemos empero
este tesoro en vasos de barro, para que la alteza del poder sea de Dios y no de
nosotros; estando atribulados en todo, mas no angustiados; en apuros, mas no
desesperamos; perseguidos, mas no desamparados; abatidos, mas no
perecemos; llevando siempre por todas partes la muerte de Jesus en el cuerpo,
para que también la vida de Jesus sea manifestada en nuestros cuerpos.
Porque nosotros que vivimos, siempre estamos entregados a muerte por
Jesus, para que también la vida de Jesus sea manifestada en nuestra carne
mortal” Il Corintios 4: 7-11.



Versiculo 17. “Que habite Cristo por la fe en vuestros corazones; para,
arraigados y fundados en amor”.

“Que habite Cristo por la fe en vuestros corazones”. Esta es la
segunda peticibn y es, en esencia, la misma primera peticion, aunque
considerada desde un punto de vista diferente: la morada de Cristo en el
corazén no es el resultado, ni el antecedente, de la potencia impartida por el
Espiritu Santo en el hombre interior, porque una y otra son simultaneas. En
cierto modo esta peticion completa la suplica hecha a la Trinidad: al Padre
(versiculo 14), al Espiritu Santo (versiculo 16) y al Hijo (versiculo 17). En su
naturaleza divina Cristo es omnipresente, de manera que no habria para qué
dirigirle esta peticion, de modo que debe referirse, entonces, a su naturaleza
humana, con la cual mora en el cielo, donde esta a la diestra de Dios Padre.
Que more en nosotros se puede entender de dos maneras:

a) Mora en nosotros a causa de la unién mistica que tenemos con él, o

b) Mora en nosotros personalmente, en la persona del Espiritu Santo,
gue es su vicario en la tierra.

“Habite” significa “hacer uno su casa o su hogar en un lugar”, en forma
permanente, en contraste con una morada temporal o pasajera: “Asi que ya no
Sois extranjeros, ni advenedizos, sino juntamente ciudadanos con los santos y
domésticos de Dios” (Efesios 2: 19); “Por fe habit6é en la tierra prometida como
en tierra ajena, morando en cabafias con Isaac y Jacob, herederos juntamente
de la misma promesa, porque esperaba ciudad con fundamentos, el artifice y
hacedor de la cual es Dios... Conforme a la fe murieron todos éstos sin haber
recibido las promesas, sino mirandolas de lejos y creyéndolas y saludandolas y
confesando que eran peregrinos y advenedizos sobre la tierra” (Hebreos 11: 9,
10, 13). El mismo verbo se usa en Colosenses 2: 9 (“Porque en él habita toda
la plenitud de la divinidad corporalmente”) y 1: 19 (“Por cuanto agrado al Padre
que en él habitase toda plenitud”). Asi desea Pablo que Cristo habite en
nosotros: en toda su plenitud y para siempre, poseyendo nuestra mente,
sentimientos y voluntad, para que nunca mas tenga que llamar desde afuera,
golpeando a la puerta de nuestro corazon y para que nhunca mas esté en duda
0 en discusion SU DERECHO DE HABITAR ALLI: “El que me ama, mi palabra
guardara y mi Padre le amara y vendremos a €l y haremos con él morada”
(Juan 14: 23).

En el original dice “el” Cristo, no Cristo solamente. Como la inspiracion
de la Biblia es verbal, es decir, como hasta las palabras mismas de la Escritura
son inspiradas, aungque no por haber sido dictadas, podemos estar seguros de
que esto no es accidental y que el articulo definido se usa por alguna buena
razon. Puede sugerirse que lo que desea el apostol para sus lectores es mas
que la posesion de Cristo que es comun a todos los creyentes, por lo cual es
de naturaleza general. Lo que desea es la presencia continua y segura de
Cristo en el corazon de cada creyente, es decir, Cristo poseido, pero ademas
comprendido en la forma mas profunda, que seria lo que indica su nombre: EL
CRISTO, el ungido de Dios por excelencia. Lo que desea es que los creyentes
se den cuenta cabal de la importancia de la obra de Cristo a la luz de sus



relaciones con el Padre, con el Espiritu Santo y con los hombres, vale decir,
que fue enviado y ofrecido por el Padre como expiacion vicaria, fue poseido en
forma absoluta por el Espiritu Santo y es el fiador de los hombres y cabeza de
los elegidos.

Lo que Pablo esta tratando de conseguir es elevarles a una comprension
adecuada de la grandeza de la persona y oficios del Redentor. Ansia que sus
mentes sean poseidas por su propia profunda comprension de Jesucristo EL
SENOR.

La diferencia entre “Cristo” y “el Cristo” se parece a la que existiria entre
decir “el presidente Fulano” o “el presidente”, en un pais donde hubiera habido
un jefe de Estado tan superior, tan universalmente respetado y amado por su
pueblo que decir “el presidente” no podria referirse a ningun otro. “El presidente
Fulano” lo colocaria en el mismo nivel que otros. “El presidente” se referiria al
que ha sido diferente y claramente superior a todos los otros. Asi los reyes
sacerdotes y profetas eran ungidos por Dios para realizar una tarea, eran
ungidos entre muchos. David fue un ungido; Elias, también; etc., pero de
ninguno de ellos podia decirse: el ungido. Jesus, en cambio, es “el ungido”, “el
Cristo”, diferente e incomparablemente superior a todos los otros. Pablo ora
para que Cristo more en el corazén de los creyentes, como el pAmpano vive
por su union con la vid y NO PUEDE VIVIR POR Si MISMO, ni de ningln otro
modo. Pero, ademas, ora para que sus lectores puedan apropiarse, hacer suyo
a Cristo “en la altura de su divinidad, en la anchura de su humanidad y en la
plenitud de su naturaleza y su potencia”.

jCuanto de lo que Pablo anhela se aplica directamente a nosotros! Si
somos salvos, nacidos de nuevo, Cristo vive en nuestros corazones igual que
entonces jpero conocemos tan poco a Aquel que vive en nosotros! Podria
decirse que respecto a nuestra comprension de él es un pobre Cristo
comparado con el que tenia Pablo. Hay multitudes de cristianos que llevan al
hombre de Cristo, para quienes ese nombre tiene poco o ningun significado. Le
han conocido como su Salvador, han recibido de él el perdén de sus pecados y
la seguridad de la vida eterna y quedan tranquilos. Dedican entonces el ardor
de sus almas y mentes a otros asuntos que atraen su atencién: el trabajo, la
profesion, los deportes, las amistades, la vida social, la familia, etc. De este
modo conocen a Cristo sélo como el que expid sus pecados y les redimié e
hizo hijos de Dios. Eso les basta. No saben nada, ni les interesa, el ardor
apasionado y el esfuerzo incesante de Pablo y de otros creyentes para
“conocer a Cristo”. La teologia les parece un ejercicio bueno solo para los
pastores 0 para unos pocos, un ejercicio intelectual mas o menos inutil, sin
valor practico. Pero Cristo no puede tener su debido lugar en nuestro corazén
si no conocemos las riguezas de su gloria 0 nos preocupamos muy poco de
conocerle en toda su plenitud revelada a nosotros en su Palabra. ¢Cuantos
estan dispuestos a dejar a un lado su ocupacion favorita para pensar, meditar,
reflexionar y estudiar acerca de “el Cristo” durante un par de horas? Y ese
estudio es inagotable!

Conocemos primero a Cristo como nuestro Salvador, luego
profundizamos mas en lo que él es, hace, ha hecho y hara y esa profundizacion
no tiene limites: toda la vida dedicada a eso no es suficiente para agotar el
tema, ni aun toda la eternidad. Tanto es asi que el mismo Pablo, con toda la
profunda comprension que tenia, consideraba que sélo estaba en el comienzo
de la tarea.



Una comprension siempre creciente de Cristo aumenta la capacidad del
corazén, no sélo de la inteligencia o el simple conocimiento de datos, y el poder
moral del creyente. Mucho de nuestra debilidad proviene del poco interés que
tenemos en esta reflexion y estudio. Al contrario, ha sido, y sigue siendo,
comun que personas con poco desarrollo intelectual, por falta de oportunidad
para estudiar, luego de convertidas, empiecen a estudiar con ardor y profundo
interés al Sefior Jesucristo, por medio de la Palabra de Dios y pongan en
practica la comprension asi adquirida, lo cual les lleva a ampliar de tal manera
su capacidad y conocimiento, que causan la admiracion de otros con mas
estudios sistematicos. El compafierismo constante, esforzado e inteligente con
el Sefor produce un espiritu vigoroso y sostiene y da valor en la afliccién. Esto
es lo que Pablo pide a Dios para los creyentes gentiles y, sin duda, nosotros
estamos incluidos en esa oracion.

Tomese en cuenta, sin embargo, que esta grandiosa concepcion del
Cristo, esta morada de Cristo en nosotros en su sentido mas amplio, no es el
resultado de un simple ejercicio intelectual, fruto de la razén, sino que se
obtiene POR LA FE Y SOLO POR ELLA. Por eso la necesidad de ejercitar la fe
siempre es necesaria: “Porque por fe ANDAMOS, no por vista” Il Corintios
S5 7.

Fe es aceptacion de la Palabra de Dios por ser la Palabra de Dios. Esto
lo aceptamos con nuestro cuerpo, alma y espiritu, con nuestra inteligencia,
sentimientos y voluntad, es decir con toda nuestra persona, en su unidad. La fe
se ejerce en relacién con TODO lo que Dios nos ha revelado en su Palabra: el
camino de salvacion; la grandeza inconcebible de Dios en su ser trinitario; sus
perfecciones; su voluntad expresada en mandatos y prohibiciones para
NOSOtros; sus promesas; etc.

Por lo tanto, apropiarnos del Cristo en el amplisimo sentido indicado es
el fruto tanto del intelecto, como de los sentimientos y de la voluntad, en
realidad de nuestro ser completo, que cree con todas sus facultades lo que
Dios dice. Quien se dedicara a realizar exclusivamente un estudio intelectual de
lo que la Biblia nos revela sobre Cristo no alcanzaria jamés esta morada de
Cristo en él, por mucho que aprendiera. Los que pretenden “sentir”
exclusivamente a Cristo, despreciando el conocimiento y el estudio, tampoco
sabran lo que es la morada de Cristo en ellos. Y los que suponen que tienen
que realizar un gran esfuerzo de voluntad para apropiarse del Cristo verdadero,
el de la Biblia, por ejemplo, forzandose a muchos y penoso trabajos o
privaciones, si le buscan sélo asi, nada mas que como hombres o mujeres
“practicos”, conoceran siempre a Cristo en forma solo superficial, no en su
profundidad.

La peticibn de Pablo para que nos apropiemos de Cristo en toda su
plenitud de modo que more en nosotros incluye el que esta morada sea en
“vuestros corazones”. no se trata de llevar una imagen en alguna parte del
cuerpo, un crucifijo o una simple cruz en la solapa, ni aun de que tengamos una
concepcion meramente mental o de que hayamos aceptado externamente,
superficialmente, un credo o una iglesia, ni tampoco de que hayamos visto
supuestas visiones o recibido pretendidas revelaciones, ni de que hayamos
hecho muchos trabajos en el nombre del Sefior: “Muchos me diran en aquel
dia: Sefior, Sefior, ¢no profetizamos en tu nombre y en tu nombre
lanzamos demonios y en tu nombre hicimos muchos milagros? Y



entonces les protestaré: Nunca os conoci, apartaos de mi, obradores de
maldad” (Mateo 7: 22, 23). Es en el corazén donde Cristo tiene que morar.

En la Biblia el término “corazén” no es un modo de referirse a la vida
afectiva, sino a la totalidad de nuestro ser: pensamiento, sentimiento y voluntad
en su unidad indisoluble y en su esencial interrelacion. Hablamos de
pensamiento, sentimientos y voluntad separadamente, para diferenciarlos y
entenderlos, pero en la realidad jaméas se da uno sin los otros: son un todo
organico. La peticion de Pablo es, entonces, que Cristo posea y resida en todo
nuestro ser, que “purifique los afectos, ilumine el entendimiento y gobierne la
voluntad” (Erdman). Pero no hay que considerar que la expresion: “habite
Cristo... en vuestros corazones” es meramente figurada, como expresion de
cierto fendmeno psicologico natural, porque el Espiritu Santo realmente vive y
obra poderosamente sobre la psiquis del que es hijo de Dios, redimido por la
sangre de Cristo, lo que nunca ocurrird en aquellos en los cuales él no vive, es
decir, en los inconversos.

“Para que arraigados y fundados en amor”. Este es el resultado de la
morada intima de EL CRISTO en nosotros, de nuestra profunda comprension
de todo lo que Cristo es en si mismo, de todo lo que hace, de toda su grandeza
y del dominio completo que le permitamos tener de nuestro ser.

En esta clausula el término mas enfatico es “amor”, porque en griego
estd al comienzo. Se podria traducir: “para que, en AMOR, arraigados y
fundados, podais...”

¢, Qué es amor? Es un sentimiento o un afecto que nos impulsa a desear,
buscar o efectuar nuestra unién con otra (u otras) personas 0 co0sas,
usualmente asociados a satisfaccion propia en la unién y al propésito de hacer
el mayor bien o producir satisfaccion a la otra parte. {De qué amor se trata
agui? Ante todo del amor de Dios y de Cristo por nosotros, ese afecto divino
que lo llevo a querer nuestro bien, a elegirnos, a predestinarnos, a dar a Cristo
para que nos redimiera y pagara por nosotros, a darnos su Espiritu Santo, a
querer unirnos a él.

Al regenerarnos, Dios ha puesto ese amor suyo en nosotros. Cristo, que
vive en nosotros, nos ha dado su amor y en ese amor debemos estar
“arraigados y fundados”, es decir, asi como un arbol corpulento y poderoso
hunde profundamente sus raices en el suelo, de modo que ni la mas furiosa
tormenta puede desarraigarlo o derribarlo, o asi como un edificio levantado
sobre solidos cimientos no se cae, aunque tenga que soportar una gran
inundacioén o un violento terremoto, asi nuestro ser debe estar afianzado con
firmeza inquebrantable e indestructible en ese amor que nos asegura que
somos objeto del amor inmerecido de nuestro Dios.

En ese amor se basa nuestra fe, confianza, seguridad y esperanza. Es
por estar profundamente arraigados en ese amor y por estar firmemente
fundados en él que podemos disipar toda duda y resistir inconmovibles la
tentacién y la prueba, por poderosas y duras que sean. Reciprocamente, cada
victoria sobre una duda, una tentacion o una prueba ahonda nuestra raices,
afirma mas nuestra cimentacion sobre el amor de Dios, nos hace mas fuertes,
como el arbol expuesto a furiosos temporales: “El que no resiste no crece”
(Lacy). La vida arraigada y edificada en ese amor no se mueve, porque tiene la
misma firmeza de Cristo, quien ya vencio toda tentacion y gané la victoria sobre
la misma muerte, por nosotros, en nuestro favor (Lacy).



Desde el punto de vista practico, esto significa que cuando enfrentamos
cualquiera dificultad, en lugar de mirar a nosotros mismos, a nuestra debilidad
0 a nuestras virtudes, para superarlas, debemos afirmarnos en que el Sefor
nos amo, en que no nos dejara sucumbir solos o abandonados y que aunque
creamos que tenemos capacidad propia para superar la dificultad, sélo en él
estd nuestra completa seguridad. Esto es necesario, porque a menudo
sobreestimamos nuestra capacidad y subestimamos la dificultad, lo cual nos
lleva a caer lastimosamente, como Pedro, cuando nego al Sefior.

Consideremos cuidadosamente, en relacion con esto el Salmo 23: 1-4
(Jehovéa es mi pastor, nada me faltara. En lugares de delicados pastos me
hara yacer; junto a aguas de reposo me pastoreara. Confortara mi alma,
guiardme por sendas de justicia por amor de su nombre. Aunque ande en
valle de sombra de muerte, no temeré mal alguno, porque tu estaras
conmigo; tu vara y tu cayado me infundiran aliento”); | Corintios 10: 12-13
(“Asi que, el que piensa estar firme, mire no caiga. No os ha tomado
tentacién, sino humana, mas fiel es Dios, que no os dejara ser tentados
mas de lo que podéis llevar, antes dar4 también juntamente con la
tentacién la salida, para que podais aguantar”); y el Salmo 138: 8 (Jehova
cumplird por mi, tu misericordia, oh Jehov4, es para siempre, no dejaras
la obra de tus manos”).

El estar arraigados y fundados en el amor de Dios en la forma dicha, se
convertird en nosotros en la gracia cristiana del amor o, dicho de otro modo,
nuestra respuesta al amor de Dios en nosotros sera amor supremo a Dios y a
todo lo suyo: su obra, su Iglesia, sus redimidos. ElI amor fraternal sera uno de
los primeros y més preciosos frutos de ese amor engendrado por el Espiritu
Santo en nuestro corazon. También amaremos al projimo en general y como
vivimos en el amor de Dios, desearemos el mayor y efectivo bien para é€l, por lo
cual querremos y ACTUAREMOS para que los demas lleguen también a vivir
en ese amor y a disfrutar de ese bien, como nosotros.

Nuestro viejo hombre, en este caso, especialmente en forma de
egoismo y negligencia, lucha ferozmente en nosotros contra ese amor, por lo
cual, para que nuestra respuesta al amor de Dios sea esa clase de amor no
basta el conocimiento, la conviccion, la decision, ni aun el esfuerzo para que
sea asi; al conocimiento, conviccion, decision y esfuerzo tiene que unirse y ser
una fuerza determinante y superior a esas actitudes nuestras la obra del
Espiritu Santo, o sea, el Espiritu Santo, que tenemos desde que creimos
(Efesios 1: 13-14), obra poderosamente en nosotros para que respondamos
con amor al amor de Dios y nosotros lo sabemos, llegamos a estar
convencidos de que debe ser asi, decidimos vivir de esa manera y nos
esforzamos por amar a Dios y todo lo suyo y a todo el préjimo, plenamente
confiados en que el poder del Espiritu Santo que estd en nosotros nos
capacitara para ello. Por eso se dice que el amor es parte, y el aspecto
principal del fruto del Espiritu Santo (Galatas 5: 22-23) y que es por el Espiritu
Santo que el amor de Dios esta derramado en nuestros corazones.

Se comprendera que este amor no puede ser una emocion pasajera, un
débil sentimiento. No. Tiene que ser el principio fuerte y permanente de nuestra
vida, el fundamento de nuestra nueva naturaleza. En ese amor debe basarse
todo nuestro pensamiento, accion y propositos. “Debe ser la atmdsfera misma
que uno respire” (Erdman). Podemos darnos cuenta entonces acerca de qué
gran pecado es que no cooperemos en todo lo que nos corresponde con el



Espiritu Santo para que ese amor se manifieste real y practicamente en nuestra
vida regenerada y que si no realizamos un enérgico esfuerzo, con oraciéon y fe
en la obra del Espiritu Santo, viviremos necesariamente una vida cristiana muy
limitada, llena de frustraciones y sin experimentar verdaderamente la mayoria
de las bendiciones terrenales (no materiales) que Dios ha prometido a sus
redimidos. Nuestro esfuerzo, que debe unirse y depender del trabajo del
Espiritu Santo en nuestro espiritu y alma, puede ser penosisimo,
especialmente cuando requiere que aceptemos y amemos realmente a un
hermano o persona, en general, que nos es antipatica o que nos desagrada por
razones que nos parecen valederas, como su lenguaje vulgar, desatino,
desaseo, manera de ser conflictiva o muy contrastante con la nuestra, etc.,
pero el resultado siempre glorificara a Dios y nos proporcionara una alegria
intima inexpresable, con lo cual se muestra que este amor es sobrenatural, no
una simple manifestacion natural de nuestra mente.

A este respecto consideremos cuidadosamente lo que el Sefior nos dice
en | Juan 2: 9-11: “El que dice que esta en la luz y aborrece a su hermano,
el tal aun esta en tinieblas todavia. El que ama a su hermano, esta en
tinieblas y anda en tinieblas y no sabe a donde va, porqgue las tinieblas le
han cegado los ojos”. El “aborrecimiento” del cual se habla aqui se refiere a
todo lo malo que en pensamiento, palabras u obras hacemos contra un
hermano.

De todo lo anterior, lo mas importante y valioso es que no hay otro modo
de conocer de verdad la inmensidad del amor de Cristo que viviendo nosotros
firmemente en su amor. El que no ama, ni hace esfuerzo alguno por vencerse a
si mismo, para amar a todos, no podra comprender sino en forma
extremadamente superficial el amor de Cristo.

“Ganara” al no luchar contra su egoismo natural, ni esforzarse por amar
a todo el mundo, pero perdera la bendicién incomparablemente mayor de poder
conocer apreciar, apoderarse del inconmensurablemente amor de Cristo.
Aquella “ganancia” se refiere a no preocuparse, ni hacer ningun esfuerzo por
superar o vencer malos sentimientos o tendencias naturales, que sean
contrarios al amor. Es el camino de la comodidad, del dejarse llevar por la
pendiente, cuesta abajo. Agustin dijo: “jSi alguno quiere conocer a Dios,
amele!”. A esto se refiere ahora el versiculo 18.

Versiculos 18, 19: “Podais bien comprender con todos los santos cual sea
la anchuray lalonguray la profundidad y la altura (19) y
conocer el amor de Cristo, que excede a todo
conocimiento, para que seais llenos de toda la plenitud
de Dios”.

“Podais” es una peticion para que tengan fuerzas para comprender.
Cuando se estudia un asunto muy dificil es necesario poner en juego toda
la energia intelectual o mental y cuando se concluye el estudio, sea que se
haya conseguido comprender el asunto o no, se experimenta fatiga mental
y también fisica. Cuando no se tiene entrenamiento de estudio la atencion
se fatiga rapidamente, ademas de hacerse mas dificil entender aun
materias relativamente faciles. El entrenamiento en el estudio, igual que el



ejercicio muscular para el trabajo fisico, desarrolla la capacidad de
atencion prolongada y la comprension de asuntos crecientemente dificiles.
Lo mismo, y en mayor medida, ocurre en lo espiritual y moral. Se necesitan
fuerzas espirituales excepcionales para comprender todo lo que pertenece
al Dios infinito y esas fuerzas no se obtienen ni por el ejercicio fisico, ni por
el ejercicio intelectual, sino por el desarrollo del amor en nuestros
corazones, en la forma explicada més arriba. Hay que insistir fuertemente
gue esto es obra de Dios y en modo alguno el resultado de alguna clase de
capacidad inherente en el hombre. Todo lo que hacemos es cooperar o,
mejor, someternos a lo que Dios hace en nosotros.

Es notable la expresion “con todos los santos”. No se trata aqui de
algo puramente individual, sino de lo que interesa a toda la Iglesia, una
capacidad o habilidad que se alcanzara o desarrollara en conjunto con los
demas creyentes verdaderos. Esta comprension se alcanza no solo por las
experiencias personales de cada uno de nosotros, sino también por
compartirlas con los demas creyentes y no so6lo con los de nuestra
congregacion y denominacion particulares, sino con todos los verdaderos
creyentes.

Si rechazamos a los que no piensan como nosotros en asuntos
secundarios, negandoles su condicion de hijos de Dios por ese hecho, no
tenemos amor verdadero y eso nos incapacita para comprender el amor de
Dios. El hecho de que la capacidad para comprender ese amor se
desarrolle colectivamente, edificandonos mutuamente, muestra el error de
los que se apartan de la comunién de los santos, de la vida de la Iglesia,
pretendiendo que les basta con orar y leer la Biblia en su hogar. En esta
forma, separados del estimulo que significa la vida cristiana de los demas,
sus fuerzas espirituales serdn necesariamente demasiado débiles para
abordar la tarea gigantesca de comprender el amor de Cristo. Por eso
encontramos esta apremiante e inequivoca exhortacion en Hebreos 10: 23
a 25: “Mantengamos firme la profesién de nuestra fe, sin fluctuar, que
fiel es el que prometid, y considerémonos los unos a los otros, para
provocarnos al amor y a las buenas obras, no dejando nuestra
congregaciébn como algunos tienen por costumbre, mas
exhortandonos, y tanto mas, cuanto veis que aquel dia se acerca”.
Pero téngase presente que aungue ésta es una tarea PARA TODOS los
santos, también lo es SOLO para los santos (Findlay).

Sin embargo la tarea de comprender plenamente el amor de Cristo
es una tarea imposible, desde cierto punto de vista, por lo siguiente:

“Cual sea la anchura y la longura y la profundidad y la altura”.
Esta frase no dice a qué se refieren estas dimensiones. Hay mucha
diversidad de opiniones sobre esto: Algunos dicen que se refieren a la
Iglesia; otros, al misterio mencionado en el versiculo 9 (que judios y
gentiles formarian un solo pueblo de Dios, redimidos todos igualmente por
Jesucristo); otros, a la sabiduria de Dios en la salvacion de los hombres o al
evangelio. Sin embargo, antes y después de la frase se esta hablando del
amor de Cristo, por lo cual parece mejor entender que estas dimensiones
se refieren a ese amor.



También ha existido la tendencia a darle un sentido especial a cada
dimensién, como, por ejemplo: que la anchura se refiere a que el amor de
Cristo abarca a judios y gentiles y, en general, a toda clase de seres
humanos, sin excepcidn; que la longura, a su extension de eternidad a
eternidad; que la profundidad, a que alcanza al pecador sumido en el mas
tenebroso pecado o, aun, en la tumba, ya que resucitara a los muertos; y
que la altura, a los lugares celestiales a los que conducira a los redimidos.
Pero parece haber bastante fantasia en esto. Mas bien la idea del apoéstol
es la inmensidad, la extension inconmensurable del amor de Cristo. Es
como si estuvieramos en el centro de la esfera del amor de Cristo y lo
viéramos extenderse sin limites en todas direcciones.

De ahi que sea imposible conocer en toda su plenitud ese amor, ni
ahora, ni aun en la eternidad. Sin embargo podemos comprenderlo, aunque
sea limitadamente, o mejor, podemos ir creciendo en ese conocimiento. En
este sentido podemos conocer lo inconcebible, asi como podemos “ver” lo
invisible: “Porque las cosas invisibles de él, su eterna potencia y divinidad,
se echan de ver desde la creacion del mundo, siendo entendidas por las
cosas que son hechas...” (Romanos 1: 20); “... porque se sostuvo como
viendo al Invisible” (Hebreos 11: 27). El amor de Cristo es como un camino
gue se extiende delante de nosotros, nos esforzamos por llegar a su ultimo
extremo, que nos parece al alcance de la mano, pero a medida que nos
acercamos, dicho extremo se va alejando indefinidamente o, dicho de otro
modo mas directo: el amor de Cristo es un objetivo inmenso que
observamos y experimentamos y sobre el cual reflexionamos incesante y
continuamente. Cada nuevo descubrimiento aumenta nuestro conocimiento
y comprension de él, por una parte, pero, por otra, nos revela nuevas
profundidades, nuevos aspectos que todavia no entendemos y que nos
invitan a continuar el esfuerzo para comprenderlos y que, por lo mismo, nos
revelan nuestra ignorancia, cuan poco conocemos y lo imposible que es
conocer ese amor en su totalidad.

Esto es lo que Pablo queria decir en Filipenses 3: 8-14: “Y
ciertamente, aun reputo todas las cosas pérdidas por el eminente
conocimiento de Cristo Jesus, mi Sefior, por amor del cual lo he perdido
todo y téngalo por estiércol, para ganar a Cristo y ser hallado en él, no
teniendo mi justicia, que es por la ley, sino la que es por la fe de Cristo, la
justicia que es de Dios por la fe, a fin de conocerle y la virtud de su
resurreccion y la participaciéon de sus padecimientos, en conformidad a su
muerte, si en alguna manera llegase a la resurreccion de los muertos. No
gue ya haya alcanzado, ni que ya sea perfecto, sino que prosigo, por ver
alcanzo aquello para lo cual fui también alcanzado de Cristo Jesus.
Hermanos, yo mismo no hago cuenta de haberlo ya alcanzado, pero una
cosa hago: olvidando ciertamente lo que queda atras y extendiéndome a lo
que esta delante, prosigo al blanco, al premio de la soberana vocacion de
Dios en Cristo Jesus”. Habia vivido casi treinta afios en comunién diaria con
el amor de Cristo, casi treinta afios experimentandolo con toda la fuerza de
su corazén o personalidad y procurando comprenderlo con todas las
potencias de su mente. Pero después de una vida de continua experiencia,
observaciéon y reflexion sobre el amor de Cristo decia que no lo habia
alcanzado todavia, que proseguia al blanco. jElI evangelio no es,
verdaderamente, para personas que no quieren hacer ningan esfuerzo, que



no quieren pensar, que solo quieren dejarse llevar por la corriente, cuesta
abajo, abulicos en esto o negligentes y descuidados! El progreso en la vida
cristiana requiere el estudio amoroso, esforzado, cuidadoso, continuo,
perseverante y permanente de la Palabra de Dios, con ferviente oracion y
reflexion ardiente, apasionada, a su luz, en la experiencia cristiana personal
y comunitaria: “Dame entendimiento y guardaré tu ley y la observaré de
todo corazén. Guiame por la senda de tus mandamientos, porque en ella
tengo mi voluntad, inclina mi corazén a tus testimonios... He aqui yo he
codiciado tus mandamientos, vivificame en tu justicia... Y andaré en
anchura, porque busqué tus mandamientos... Y deleitaréme en tus
mandamientos, que he amado. Alzaré asimismo mis manos a tus
mandamientos que amé y meditaré en tus estatutos... Canticos me fueron
tus estatutos en la mansion de mis peregrinaciones. Acordéme en la noche
de tu nombre, oh Jehova y guardé tu ley... Mi porcién, oh Jehova, dije, sera
guardar tus palabras... A media noche me levantaba a alabarte sobre los
juicios de tu justicia... Mejor me es la ley de tu boca que millares de oro y
plata... Desfallecieron mis ojos por tu palabra, diciendo: ¢Cuando me
consolaras?... {CUANTO AMO YO TU LEY! TODO EL DIA ES ELLA MI
MEDITACION... Mas que todos mis ensefiadores he entendido, porque tus
testimonios son mi meditacion. Mas que los viejos he entendido, porque he
guardado tus mandamientos... jCuan dulces son a mi paladar tus palabras!
Mas que la miel a mi boca. De tus mandamientos he adquirido
inteligencia... El principio de tus palabras alumbra, hace entender a los
simples... Pequefio soy yo, y desechado, mas no me he olvidado de tus
mandamientos... Previnieron mis ojos las vigilias de la noche, para meditar
en tus dichos... siete veces al dia te alabo sobre los juicios de tu justicia... “
(Salmo 119); “El libro de aquesta ley nunca se apartara de tu boca, antes
de dia y de noche meditaras en él, para que guardes y hagas conforme a
todo lo que en él esta escrito, porque entonces haras prosperar tu camino y
todo te saldra bien” (Josué 1: 8).

“Y conocer el amor de Cristo, que excede a todo conocimiento”.
Esta es una reiteracion de lo anterior, en otros términos, pero no es una
vana repeticion, sino una insistencia, motivada por la importancia suprema
del asunto.

Estar “en el amor, arraigados y fundados” es el antecedente
necesario para conocer el amor de Cristo. Pero, tal vez temiendo haber
dicho demasiado, disminuyendo el infinito amor de Cristo, al suponer que
se puede conocer en su totalidad, se apresura a afiadir que ese amor
“excede a todo conocimiento”, es decir, que el amor del Salvador desborda
nuestro conocimiento por todas partes. Parece il6gico: jConocer lo
incognoscible! Pero aqui se trata de conocer amando, conocer por el
corazén. ¢Quién puede conocer el amor, sino el que ama? (Bonnet y
Schroeder). “Por lo demas, éste es el verdadero conocimiento de lo divino
y, en particular, del amor de Cristo: consiste en reconocer que uno se
encuentra en presencia del infinito y que cuanto mas se desarrollan nuevas
perspectivas, tanto mas se descubre lo que ni siquiera se habia
sospechado” (Oldshausen). Cuando el amor de Cristo se ha apoderado de
nuestro corazon con divina potencia, empezamos a conocerlo. Mientras el
conocimiento meramente intelectual palpa en las tinieblas, el amor lo



sobrepasa con su mirada mas penetrante y va de progreso en progreso,
donde todo nuevo paso hacia adelante se apoya en el paso anterior y todo
esto por la gracia de Dios. Este camino progresivo se extiende por toda la
eternidad, pero mientras mas avancemos aqui en esta vida, mas alto
llegaremos en el cielo, mas plena sera la “vida eterna”, que no es mera vida
sin término, sino vida plenamente realizada, plenamente satisfactoria.

Como la inmensidad del amor de Cristo hace imposible
comprenderlo, explicarlo, ni limitarlo racionalmente, Pablo ora para que
estemos tan fortalecidos espiritualmente, que podamos “verlo”,
experimentarlo crecientemente y compartirlo con los creyentes verdaderos ,
nuestros hermanos, aunque un conocimiento completo del amor del
Salvador siempre estara fuera del alcance de la capacidad humana. Es
como aquel “filésofo que después de haber descubierto muchas leyes muy
sublimes de la naturaleza, dijo que era como un muchacho que habia
cogido unas pocas piedras de la orilla del mar, mientras que el inmenso
océano estaba delante de él, inexplorado” (Lacy).

En realidad, mientras menos conocemos del amor de Cristo, mas
creemos saber; mientras mas lo conocemos, mas conscientes estamos de
nuestra inmensa ignorancia. Esto es un antidoto contra el orgullo.

Asi pues estamos ante el amor de Cristo: cada dia debemos
descubrir algo nuevo de él y esos nuevos descubrimientos nos deben
impulsar a desear mas y a esforzarnos en profundizar nuestra experiencia
de él, aunque siempre habra mas por descubrir, y mas, y mas, por todos los
siglos de la eternidad.

Consideremos esto ahora en forma mas particular.

En relacion con el amor de Cristo, toda nuestra inteligencia y
maneras de aprender son insuficientes e inadecuadas. Los actos de
heroismo mas sublime del amor humano no resisten ni la menor
comparaciéon con el amor expresado en la cruz de Cristo, porque en todo
amor humano siempre hay alguna dosis de egoismo y en todo heroismo
algo de inconsciencia, mientras que el amor de Cristo es absolutamente
desinteresado, puesto que nada valemos, ni nada podemos darle, y su
heroismo fue en esencia deliberado, plenamente consciente. No hay
elocuencia humana, ni aun palabras, para expresarlo. Toda nuestra
teologia, con sus definiciones precisas, con su sistematizaciéon logica, con
su lenguaje cuidadoso, con sus detallados analisis, es incapaz de tratar
adecuadamente el tema del amor de Cristo. Nadie am6 jamas como
Jesucristo y porque su amor es incomparablemente mayor que el de padre
o0 madre, que siempre tiene algo de egoista, es que espera que nuestro
amor por él sea aun mayor que el que sentimos por ellos.

No podemos describir su amor, pero al contemplar la cruz podemos
apreciar a lo menos en parte el amor “que sobrepuja todo entendimiento”.

Consideremos las infinitas manifestaciones del amor de Cristo por la
humanidad, capaz de levantar al pecador hundido en la mas profunda
maldad, de poner paz donde solo habia turbacion y esperanza donde
reinaba el desaliento mas completo.

Hemos visto que la fuente de este amor es el beneplacito divino (1:
9), el puro afecto de su voluntad (1: 5), que se manifest6 en las
profundidades vertiginosas de la eternidad (“nos escogié en él antes de la
fundacion del mundo” 1: 4). Podemos seguir el desarrollo de este amor



desde la fundacién del mundo, al elegir un pueblo propio, al darle promesas
y el enviar heraldos para preparar el camino a Cristo, quien luego se
encarnd, se humill6 hasta hacerse como nada (“se anonadd a si mismo,
tomando forma de siervo, hecho semejante a los hombres”. Filipenses 2: 7),
para deshacer como a nube nuestra rebeliones (Isaias 44: 22), para
deshacer el pecado... por el sacrificio de si mismo (Hebreos 9: 26).
¢, Cuanto le costo esto? Es imposible apreciarlo debidamente, en todo su
alcance y profundidad, como dice aqui Pablo (versiculos 18 y 19a). Pero
conocemos algo de aquello a que Cristo se sometié por amor a nosotros.
Verdad es que lo miramos como a través de un vidrio de mala calidad
(nuestra mente), que deforma la imagen, pero con todo eso la imagen que
percibimos corresponde a la realidad que esta detras de él. Dej6 el cielo de
pureza absoluta y vino a vivir entre pecadores, cuya maldad heria
continuamente su espiritu: “Y respondiendo Jesus, dijo: jOh generacion
infiel y torcida! ¢Hasta cuando tengo que estar con vosotros? ¢ Hasta
cuando os tengo de sufrir?” (Mateo 17: 17). Dej6 toda su gloria para tomar
la naturaleza de sus criaturas: “Porque ya sabéis la gracia de nuestro Senor
Jesucristo, que por amor de vosotros se hizo pobre, siendo rico, para que
vosotros con su pobreza fueseis enriquecidos” (Il Corintios 8: 9); “Sin
embargo, se anonadd a si mismo, tomando forma de siervo, hecho
semejante a los hombres y hallado en la condicion como hombre...”
(Filipenses 2: 7-8). Agonizé en Gethsemani: “Y estando en agonia, oraba
mas intensamente y fue su sudor como grandes gotas de sangre que caian
hasta tierra” (Lucas 22: 44). Dej6 que lo vejaran: “Entonces le escupieron
en el rostro y le dieron de bofetadas y otros le herian con mojicones...”
(Mateo 26: 67), que le azotaran: “y habiendo azotado a Jesus... (Mateo 27:
26). Esta era una flagelacién brutal, que a menudo causaba la muerte antes
de la crucifixion misma (Salmo 129: 3). Es un horrible pensamiento que el
que era justo y bueno, que no hizo sino bendecir, haya sido sometido a este
barbaro castigo. Dej6 que se burlaran de él en la forma mas cruel,
insultante y despiadada: “Entonces los soldados del presidente llevaron a
Jesus al pretorio y juntaron a €l toda la cuadrilla y desnudandole, le echaron
encima un manto de grana y pusieron sobre su cabeza una corona tejida de
espinas y una cafia en su mano derecha e hincando la rodilla delante de él,
le burlaban, diciendo: jSalve, rey de los judios! Y escupiendo en él, tomaron
la cafia y le herian en la cabeza” (Mateo 27: 27-30). Se dej6 crucificar
(Mateo 27: 35; Salmo 22: 16; Zacarias 13: 6), soportando el dolor fisico
mas agudo que jamas haya sufrido un ser humano, porgue Ssu
impecabilidad no le insensibilizaba al dolor, como a nosotros; experimentd
un sufrimiento moral sin comparacion posible, por ser él, el inmaculado, he
cho pecado por nosotros y ser cargado él, el inocente, con la culpa, la
vergienza y el castigo de pecados ajenos; pero mas todavia y
especialmente, sufri6 una agonia espiritual, porque fue separado por el
pecado que carg6d voluntariamente sobre si de la comunién intima y
permanente con su Padre (Mateo 27: 45-46; Salmo 22: 1) y esto fue tan
intenso que fue lo que realmente le causo la muerte, haciendo estallar, por
decirlo asi, su corazén: “... Dios mio, Dios mio, ¢por qué me has
desamparado?... Mas Jesus habiendo otra vez exclamado con grande voz,
dio el espiritu” (Mateo 27: 46 y 50); “La afrenta ha quebrantado mi
corazon...” (Salmo 69: 20); “... mi corazon fue como cera, desliéndose en



medio de mis entrafas” (Salmo 22: 14). Aceptd morir, él que es el Autor de
la vida: “Y matasteis al Autor de la vida...” (Hechos 3: 15) y ser puesto en
un sepulcro (Juan 19: 42).

Nos faltan las palabras, la profundidad de sentimientos y la
capacidad mental para comprender, describir y comunicar el misterio
insondable y la intensidad e inmensidad del dolor que todo lo anterior
significO para nuestro bendito Salvador: “ ;No os conmueve a cuantos
pasais por el camino? Mirad y ved si hay dolor como mi dolor que me ha
venido, porque Jehova me ha angustiado en el dia de la ira de su furor.
Desde lo alto envi6 fuego en mis huesos...” (Lamentaciones 1: 12-13). jY
todo esto lo soporté Unicamente por amor a nosotros, sus criaturas
rebeldes y despreciables; por nuestro pecado, que es parte de nuestra
misma naturaleza (Génesis 6: 5; Salmo 51: 5); por nosotros, que no
tenemos valor propio alguno: “Como nada son todas las gentes delante de
él y en su comparacion seran estimadas en menos que nada y que lo que
no es” (Isaias 40: 17))!

Tal vez asi podamos tener un atisbo de lo que Pablo quiere expresar
cuando dice que el amor de Cristo excede a todo conocimiento. {Cémo y
cuanto debemos amarle! Es una inmensa monstruosidad que los que
sabemos siquiera un poco de ese amor inconmensurable no le amemos
con la pasién mas ardiente, consumidora y verdadera, que nos mueva a
actuar en conformidad con la intensidad de ese amor y que nos dé fuerzas
para apartar de nosotros todo lo que nos separe de nuestro amado
Jesucristo: nuestro caracter, orgullo, malos habitos, posesiones,
ambiciones, propésitos incorrectos, vicios, pecados en general, y que no
nos esforcemos, sostenidos y confiando solo en la gracia de Dios, mediante
la oracion de fe, para amarle mas y asi avanzar paso a paso en el
conocimiento del incognoscible amor de Cristo.

Pero aun hay mas: Por su amor, Jesus presenta la sangre de su cruz
como la sefal del pacto de paz con sus escogidos y por ella estamos
seguros ahora y lo estaremos por toda la eternidad, a pesar de nuestras
flaguezas, fallas, caidas e infidelidades. Por su amor esta entronizado en el
cielo, esperando como un novio gozoso el dia cuando los que rescaté de la
iniquidad con su sangre nos reunamos con €l para siempre, como una
novia pura y sin mancha: “Del trabajo de su alma vera y sera saciado...”
(Isaias 53: 11a); “... Cristo amo a la iglesia y se entrego a si mismo por ella,
para santificarla, limpiandola en el lavacro del agua por la palabra, para
presentarsela gloriosa para si, una iglesia que no tuviese mancha, ni
arruga, ni cosa semejante, sino que fuese santa y sin mancha” (Efesios 5:
25b-27), inosotros, tan pecadores, tan impuros en Nosotros mismos!

Si consideramos que este misterio de amor en sus sufrimientos y
glorias y en sus planes de tan largo aliento para todas sus criaturas es y
sera motivo de ardiente estudio y consideracion reverente hasta para los
principados y potestades celestiales (“Para mostrar en los siglos venideros
las abundantes riquezas de su gracia en su bondad para con nosotros en
Cristo Jesus” Efesios 2: 7; “Para que la multiforme sabiduria de Dios sea
ahora notificada por la iglesia a los principados y potestades en los cielos”
Efesios 3: 10) ¢cdmo no nos consideraremos indignos de conocer el amor
de Cristo y completamente incapaces de expresarlo adecuadamente? No
nos cabe sino una actitud como la de Pedro enfrentado a la gloria del



Sefnor: “Lo cual viendo Simon Pedro, se derribdé de rodillas a Jesus,
diciendo: Apartate de mi Sefor, porque soy hombre pecador” Lucas 5: 8, es
decir una reverente humildad y una gratitud activa, porque nos permite
proclamar ese amor al mundo.

Todavia hay que agregar al amor de Cristo la obra diaria y
permanente en sus escogidos, por medio de su Unico vicario en la tierra, el
Espiritu Santo, quien vive en nosotros, nos ensefia, nos corrige, nos alienta,
nos protege, nos da salud, inteligencia y fuerzas, provee para todas
nuestras necesidades fisicas y espirituales, sin fallar, ni cansarse jamas.

Esta revelacion del amor de Cristo debiera calar hondo en nuestro
espiritu, confundiendo nuestra orgullosa razén y la complacencia con
nosotros mismos. Es nuestra responsabilidad suprema mostrar al mundo
esta luz celestial, que destaca nitidamente lo insuficiente de nuestro amor,
0 mejor, nuestro desamor, porque en comparacion con nuestro amor, el
excelso amor de Cristo lo que la luz del sol es a la de una vela.

“Para que sedis llenos de toda la plenitud de Dios”. Aqui alcanza
su climax la oracién. La “plenitud de Dios” se refiere a todas las
perfecciones, virtudes o excelencias de Dios que pueden, en alguna
medida ser comunicadas al ser humano. No se refiere, evidentemente, a
aguellos aspectos de la esencia de Dios que siempre y absolutamente
estaran fuera del alcance del hombre, tales como su independencia, su
inmutabilidad, omnipresencia, omnipotencia y omnisciencia. En otras
palabras, la oracion de Pablo no implica que llegaremos a ser “dioses” o
que somos “dioses” en potencia, en contraposicion a lo que sostiene el
mormonismo y la Nueva Era, porque nunca participaremos de la naturaleza
divina.

Pero aun en esta forma limitada de la “plenitud de Dios”, el apdstol
se da cuenta de lo inalcanzable que es, por lo cual usa la preposicion
“‘hacia” o “hasta”: “para seais lleno “hasta” toda la plenitud de Dios”, segun
dice literalmente el original griego, lo que indica que se trata de un proceso,
un desarrollo progresivo que se completara en la eternidad. Este proceso
consiste en ir siendo llenos en forma creciente de las virtudes comunicables
de Dios, como se manifestaron en Jesucristo, el hombre perfecto. Entre
esas virtudes se cuentan: el amor, la santidad, el conocimiento, la felicidad,
la sabiduria, la veracidad, la bondad, la compasion, la misericordia, la
gracia, la paciencia, la justicia, etc. En gran medida estas virtudes se
relacionan con el fruto del Espiritu Santo: “Mas el fruto del Espiritu es:
caridad (amor), gozo, paz, tolerancia (paciencia), benignidad, bondad, fe,
mansedumbre, templanza (dominio propio),... (Galatas 5: 22, 23).

Como Cristo vive en el creyente por la fe, estas virtudes (“la plenitud
de Dios”) deben estar en nosotros y manifestarse cada vez mas
poderosamente, a medida que transcurre nuestra vida terrenal. Es una
anormalidad que no ocurra asi. Debemos hacer un balance continuo de
nuestra vida, para asegurarnos de que vamos creciendo efectivamente en
estas virtudes y cuando nos damos cuenta de que ese crecimiento es
insatisfactorio debemos arrojarnos a los pies del Sefior, con corazon
guebrantado y angustiado y rogar con fe que esas virtudes divinas estén
REALMENTE en nosotros y al levantarnos de la oracion de fe, debemos
estar dispuestos a luchar contra nuestra carne que se opone a ello,



plenamente confiados en que Dios, por su Espiritu nos daréa la fuerza para
vencer.

Lo que Pablo pide, entonces, al llegar al climax de su oracion, es
que las virtudes o excelencias de Dios se nos vayan comunicando, nos
vayan llenando, hasta alcanzar en nosotros la plenitud que tienen en Cristo,
en cuanto hombre. Este es un ideal inalcanzable en la tierra, pero
DEBEMOS IR ACERCANDONOS a tan elevado ideal, gradual, pero
CONSTANTEMENTE. Lo mismo ensefia el mismo apostol en Il Corintios 3:
18 (“Por tanto, nosotros todos, mirando a cara descubierta como en un
espejo la gloria del Sefior, somos transformados de gloria en gloria en la
misma semejanza, como por el Espiritu del Sefor”). Sin embargo, este
proceso se completara un dia: “Hasta que todos lleguemos a la unidad de
la fe y del conocimiento del Hijo de Dios, a un vardn perfecto, a la medida
de la edad de la plenitud de Cristo” Efesios 4: 13; “Muy amados, ahora
somos hijos de Dios y ain no se ha manifestado lo que hemos de ser, pero
sabemos que cuando él apareciere, seremos semejantes a él, porque le
veremos como él es” | Juan 3: 2; “Porque tengo por cierto que lo que en
este tiempo se padece, no es de comparar con la gloria venidera que en
nosotros ha de ser manifestada”; “Porque a los que antes conocid, también
predestind para que fuesen hechos conforme a la imagen de su Hijo...”
Romanos 8: 18, 29.

Mientras aguardamos algo tan glorioso no podemos permanecer
pasivos e indiferentes, ni escudarnos en la imposibilidad de alcanzar aqui
ese ideal, para resignarnos a vivir una vida en que esas virtudes sean
escasas 0 casi inexistentes, porque también dice el Sefor: “El que dice que
esta en él DEBE ANDAR COMO EL ANDUVO” | Juan 2: 6. Para que estas
virtudes vayan abundando cada vez mas y realmente en nosotros se
requiere una lucha intensa, decidida y llena de fe contra el diablo, el mundo
y NUESTRA propia carne. Viene al caso, otra vez,: “Antes hiero mi cuerpo
y LO PONGO EN SERVIDUMBRE, no sea que habiendo predicado a otros,
yo mismo venga a ser reprobado” | Corintios 9: 27. Una vida descuidada,
complaciente con lo que somos y tenemos, sin esfuerzo alguno,
dejandonos conducir placenteramente por la vida natural y las
circunstancias que la rodean y le dan forma, no nos llevara jamas a ser
“‘llenos de toda la plenitud de Dios”. Para alcanzar esa plenitud tenemos a
nuestra disposicion el mismo poder invencible que resucité a Cristo (Efesios
1: 19-20), por lo cual no tenemos excusa si no vamos siendo llenos
crecientemente de esas virtudes.

Cuando al fin alcancemos esa estatura de Cristo, toda la plenitud de
Dios en nosotros, se habra alcanzado el ideal que Dios tenia al crearnos.
No seremos “dioses”, pero todas las virtudes comunicables o compatibles
de Dios estaran en nosotros y seremos “perfectos”, es decir, llenos de Dios.
Dios morara tan plenamente en nosotros que gobernard completamente
nuestros pensamientos, sentimientos, voluntad y actos. Mientras tanto,
repito, esa debe ser una realidad CRECIENTE DE DIiA EN DIA en nosotros.

Mas alla de este ser “llenos de toda la plenitud de Dios” nada
podemos pedir ni desear, porque esa es la maxima felicidad posible, la
realizacion completa de nuestro ser.



Tal es el climax de esta extraordinaria oracion, que deberia producir
poderosas resonancias en nuestros corazones. jQué no seamos oidores
olvidadizos, ni de aquellos que saben, pero no practican!

Al escribir esto me siento abrumado por tal grandeza del propdsito
de Dios para mi y para todos los hijos. jQué lejos estoy de él! ;Qué tanta
grandeza no nos abrume de tal manera que nos haga dejarnos caer sin
fuerzas, derrotados, sino nos haga levantarnos con fe y oracioén y clamor al
Sefor, para vencer!

7. Doxologia. 3: 20-21.

Versiculo 20. “Y Aquel que es poderoso para hacer todas las cosas
mucho mas abundantemente de lo que pedimos o
entendemos, por la potencia que obra en nosotros”.

Podria pensarse que la oracion que termina en el versiculo 19 ha
llegado a la mayor altura a la que la fe, la esperanza y hasta la imaginacion
puede llegar. Sin embargo ocurre aqui algo semejante a la Novena
Sinfonia, de Beethoven: cuando los instrumentos han dado todo lo que es
posible y parece haberse agotado toda otra posibilidad, aparece la voz
humana del coro, que lleva la sinfonia a alturas todavia mas sublimes.

Como dije, pedir que los creyentes alcancemos una perfeccion
semejante a la perfeccion divina que se manifestd en Jesucristo hombre
colma todas las expectativa del alma humana. No podemos ir mas alla de
es0 en nuestro pensamiento. Sin embargo, con todo, la oraciéon no ha ido
demasiado lejos, no ha demandado demasiado, mas bien se ha quedado
corta, porque todavia queda una inmensidad de bienes espirituales que
Dios puede y quiere darnos. Dios siempre puede hacer infinitamente mas
de lo que pedimos 0 pensamos: nuestras aspiraciones espirituales no son
de ninguna manera la medida del poder de Dios.

La incredulidad podria murmurarnos al oido: “Esa oracién ha pedido
demasiado. No se puede esperar que unos gentiles, que apenas se han
elevado sobre la torpeza de su paganismo, puedan entender y apropiarse
de esos pensamientos tan elevados sobre Dios, Cristo y la Iglesia y puedan
llegar a ser llenos de la plenitud de Dios”. Esa misma incredulidad puede
decirnos a nosotros: “Ustedes son demasiados débiles, demasiado
carnales, sus aspiraciones son demasiado bajas, sus decisiones
demasiado superficiales, como para que lo pedido sea una realidad efectiva
en sus vidas. No pretendan lo imposible”. Efectivamente es imposible para
el hombre, somos un material deleznable, como el adobe: puro barro:
“Porque mirad, hermanos, vuestra vocacion, que no sois muchos sabios
segun la carne, no muchos poderosos, no muchos nobles” (I Corintios 1:
26); Tenemos empero este tesoro en vasos de barro, para que la alteza del
poder sea de Dios y no de nosotros” (Il Corintios 4: 7). Muchos de los
convertidos a los cuales Pablo dirige esta carta, y muchos entre nosotros,
habian estado manchados por vicios infames y destructivos. ¢Quién puede
obtener joyas espirituales de tales desechos y toscos guijarros? jDIOS!
“Mas sus discipulos, oyendo estas cosas, se espantaron en gran manera,



diciendo: ¢ Quién pues podra ser salvo? Y mirandolos Jesus, les dijo: Para
con los hombres imposible es esto, mas para con Dios TODO ES
POSIBLE”(Mateo 19: 25-26); “Porque ninguna cosa es imposible para Dios”
(Lucas 1: 37). El poder que obré en esos degradados paganos y que obra
también en nosotros, tan despreciables, espiritualmente hablando, “es el
amor de Cristo, el poder del Espiritu Santo, la potencia de la fortaleza que
resucita a los muertos y les da vida eterna” (G. G. Findlay). Esta “vida
eterna” no es mera vida interminable, pues esa la tendremos con o sin
Cristo, sino vida abundante, feliz, plenamente realizada o satisfactoria.

Pablo se refiere a Dios como al que es “poderoso para hacer todas
las cosas”, es decir como el Omnipotente, Aquel cuyo poder es ilimitado y
también como el que obra “mas abundantemente de lo que pedimos o
entendemos”, es decir que nos dara dones que superan lejos nuestras
peticiones mas atrevidas y elevadas, de modo que esta es una expresion
de confianza, de seguridad, de triunfo. ¢Pudieron acaso los escritores del
Antiguo Testamento prever siquiera una fraccidon de la grandeza de Cristo y
del maravilloso don que significa para el mundo? ¢,0O los apéstoles anticipar
todo el poder de Dios manifestado el dia de Pentecostés o los poderosos
milagros de gracia obrados mediante ellos, por la predicacion del
evangelio?

La seguridad expresada antes se refuerza por el hecho que Dios ya
estd obrando en la vida de los creyentes. En cada creyente ya se ha
producido un cambio y sigue produciéndose constantemente, mas alla de lo
gue nos damos cuenta. Por eso el cambio de uno verdaderamente salvado,
nacido de nuevo por la fe en Cristo, no es mera fuerza de voluntad o
autosugestion, puesto que supera lo que el creyente imagina, pide o de lo
que esta consciente. Este es el sentido de “por la potencia que obra en
nosotros”. No es algo futuro, sino ya en accion y por esa potencia Pablo
espera que todo lo dicho se convierta en realidad o, mejor dicho, por eso
tiene la plena seguridad de que esta obra de perfeccionamiento continuara
hasta su consumacién, hasta que alcancemos la perfeccion divina. Fue
para eso que Cristo nos salvo y el Padre nos eligio.

Esta potencia es la del Espiritu Santo en el hombre interior (Efesios
3: 16), la fuente de la sabiduria (Efesios 1: 17-18) y de la santidad personal,
el mismo poder que resucité el cuerpo muerto de Jesucristo, asi como
resucitara a todos los santos, para que compartan su inmortalidad (“Y si el
Espiritu de aquel que levantd de los muertos a Jesus mora en vosotros, el
que levantd a Cristo Jesus de los muertos vivificara también vuestros
cuerpos mortales por su Espiritu que mora en vosotros” Romanos 8: 11).

Pablo tenia conciencia de que en él obraba una energia
sobrenatural, que no le era propia y que estaba presente mientras escribia
la epistola por inspiracion del Espiritu Santo, pero también cuando oraba y
trabajaba para el Sefor (“En lo cual aun trabajo, combatiendo segun la
operacion de él, la cual obra en mi poderosamente” Colosenses 1: 29). Asi
debe ocurrir con todos nosotros, si somos verdaderamente hijos de Dios:
“Y asimismo también el Espiritu ayuda nuestra flaqueza, porque qué hemos
de pedir como conviene, no lo sabemos, sino que el mismo Espiritu pide
por nosotros con gemidos indecibles. Mas el que escudrifia los corazones
sabe cual es el intento del Espiritu, porque conforme a la voluntad de Dios
demanda por los santos”. ;Lo hemos experimentado? ;Nos hemos dado



cuenta a veces que un poder superior nos arrastra en una corriente de
oracion agradecida y confiada, como a Ana, la madre de Samuel (I Samuel
1: 10-13, 17-18)?

Asi podemos decir de la oracion de los versiculos 14 al 19. No es
propiamente de Pablo, un débil mortal que nunca se habria atrevido a pedir
ni a pensar lo que esa oracion expresa y eso nos asegura que el que la
inspir6 también la hara convertirse en realidad, que el Padre no dejara de
hacer aquello por lo cual clama el Espiritu Santo en nosotros con gemidos
indecibles. La Potencia que nos impulsa a orar y la que concede nuestras
peticiones es la misma, pero mientras en el primer caso, cuando nos
impulsa a orar, se ve limitada por nuestras fallas, en el segundo, cuando
concede lo pedido, no tiene limitacion alguna. jQué maravilloso Dios es
nuestro Dios, quien pasa por encima de nuestras extremas limitaciones y
hasta de nuestra falta de voluntad para buscarle, servirle y honrarle como lo
merece!

El poder del Sefior esta a nuestra disposicion, estd en nosotros, por
el Espiritu Santo, que tenemos desde que creimos, pero tenemos que
conectarnos con él, como en una instalacién eléctrica perfecta, pero que no
ilumina nada hasta que se conecta con la fuente de energia. La conexion
con el poder del Espiritu Santo es la fe, por medio de la Palabra de Dios.
Continuaremos sufriendo de raquitismo espiritual si no nos conectamos por
la fe con ese poder del Espiritu Santo, quien quiere y puede elevarnos a
alturas espirituales inimaginables de comprension espiritual, de
discernimiento, de gozo, paz, poder, santidad.

Versiculo 21. “A él sea gloria en la iglesia por Cristo Jesus, por todas
edades del siglo de los siglos”. Amén.

“A él”: que ha hecho, que hace y que hara por nosotros mas que lo
gue nos atrevemos a pedir y mas que lo que podemos imaginar” (Erdman).

A él quiere Pablo que se dé toda gloria, es decir, que se le atribuya y
se exprese toda la grandeza y la excelencia que son inherentemente suyas.
Lo que Pablo desea, entonces, es que “las virtudes, la gracia, el poder, la
bondad de Dios” sean reconocidas en la Iglesia, tanto mediante la alabanza
verbal como por su manifestacion en ella o, dicho de otro modo: Que en los
servicios de alabanza de la Iglesia, en las vidas puras de sus miembros, en
su proclamacién universal del evangelio, en su servicio espiritual al hombre,
en su destino celestial, santidad y amor de Dios se manifieste la grandeza y
excelencia de Dios.

La expresion “por Cristo Jesus” puede ser “en Cristo Jesus”.
Ambas expresan una verdad. Si la expresion “por Cristo Jesus” es la
traduccién correcta, la idea es que nada es ni puede hacer la Iglesia sin su
cabeza (asi como el cuerpo sin cabeza estd muerto). De modo que si la
Iglesia puede glorificar a Dios en forma efectiva es por causa de la vida y
redencion que ha recibido del Hijo y si el Padre puede recibir y agradarse
en esa glorificacion en palabras y accién de la iglesia es s6lo porque Cristo
esta a su diestra intercediendo por ella y cubriendo lo imperfecto de su
alabanza y vida con su preciosa sangre.



Si la expresion correcta es “en Cristo Jesus”, lo que expresa es que
la Iglesia esta en él, que €l es su vida y el que asegura su triunfo final. La
diferencia de significado entre ambas expresiones es escasa.

El apostol Juan registra varias de estas alabanzas de la Iglesia en el
Apocalipsis: “Sefor, digno eres de recibir gloria y honra y virtud, porque tu
criaste todas las cosas y por tu voluntad tienen ser y fueron criadas” (4: 11);
“Y miré y oi voz de muchos angeles alrededor del trono y de los animales
(seres vivientes) y de los ancianos y la multitud de ellos era millones de
millones, que decian en alta voz: El Cordero que fue inmolado es digno de
tomar el poder y riquezas y sabiduria y fortaleza y honra y gloria y
alabanza. Y oi a toda criatura que esté en el cielo y sobre la tierra y debajo
de la tierra y que esta en la mar y todas las cosas que en ellos estan,
diciendo: Al que esta sentado en el trono y al Cordero, sea la bendicién y la
honra y la gloria y el poder para siempre jamas. Y los cuatros animales
decian: Amén. Y los veinticuatro ancianos (representantes de la Iglesia
universal del Antiguo y Nuevo Testamento) cayeron sobre sus rostros y
adoraron al que vive para siempre jamas” (5: 11-14); “Y cuando hubo
tomado el libro, los cuatro animales y los veinticuatro ancianos se postraron
delante del Cordero, teniendo cada uno arpas y copas de oro llenas de
perfumes, que son las oraciones de los santos, y cantaban un nuevo
cantico, diciendo: Digno eres de tomar el libro y de abrir sus sellos, porque
td fuiste inmolado y nos has redimido para Dios con tu sangre, de todo
linaje y lengua y pueblo y nacion” (5: 8-10); “Después de estas cosas miré y
he aqui una gran compaiiia, la cual ninguno podia contar, de todas gentes
y linajes y pueblos y lenguas, que estaban delante del trono y en la
presencia del Cordero, vestidos de ropas blancas y palmas en sus manos y
clamaban en alta voz, diciendo: Salvacién a nuestro Dios que esta sentado
sobre el trono y al Cordero” (7: 9-10). A esta alabanza se unen todos los
angeles, igual que en el caso anterior: “Y todos los angeles estaban
alrededor del trono y de los ancianos y los cuatro animales y postraronse
sobre sus rostros delante del trono y adoraron a Dios diciendo: Amén, la
bendicién y la gloria y la sabiduria y la acciéon de gracias y la honra y la
potencia y la fortaleza sean a nuestro Dios para siempre jamas. Amén” (7:
11-12); “Y cantan el cantico de Moisés, siervo de Dios y el cantico del
Cordero, diciendo: Grandes y maravillosas son tus obras, Sefior Dios
Todopoderoso, justos y verdaderos son tus caminos, Rey de los santos.
¢ Quién no te temera, oh Sefior, y engrandecera tu nombre? Porque tu solo
eres santo, por lo cual todas las naciones vendran y adoraran delante de ti,
porque tus juicios son manifestados” (15: 3-4); “Después de estas cosas oi
una gran voz de gran compafiia en el cielo, que decia: Aleluya. Salvacién y
honra y gloria y potencia al Sefior Dios nuestro, porque Sus juiCios son
verdaderos y justos, porque él ha juzgado a la gran ramera, que ha
corrompido la tierra con su fornicacion y ha vengado la sangre de sus
siervos de la mano de ella. _Y otra vez dijeron: Aleluya. Y su humo subi6
para siempre jamas. Y los veinticuatro ancianos y los cuatro animales se
postraron en tierra y adoraron a Dios que estaba sentado sobre el trono,
diciendo: Amén; Aleluya. Y salié una voz del trono, que decia: Load a
nuestro Dios todos sus siervos y los que le tenéis, asi pequefios como
grandes. Y oi como la voz de una grande compafia y como el ruido de
muchas aguas y como la voz de grandes truenos, que decia: Aleluya,



porque rein6 el Sefor nuestro Dios Todopoderoso. Gocémonos Yy
alegrémonos y déemosle gloria, porque son venidas las bodas del Cordero y
su esposa se ha aparejado” (19: 1-7).

Notemos que Cristo y su Iglesia aparecen perfectamente unidos en
esta alabanza, como dice Hebreos 2: 12: “...anunciaré a mis hermanos tu
nombre, en medio de la congregacién te alabaré”, donde el que habla es
Cristo, quien “en medio de la congregacion” alaba eternamente al Padre.
Por otra parte la Iglesia comparte toda gloria dada al Padre: “Y yo, la gloria
que me diste les he dado, para que sean una cosa, como también nosotros
somos una cosa” (Juan 17: 22). jEsta es una grandeza inimaginable para
aquellos que en si mismos no son mas que indignos pecadores, pero que
reciben esta gloria por la gracia del Sefior y el amor de Jesucristo por ellos
y a causa de la regeneracion obrada por el Espiritu Santo!

“Por todas edades del siglo de los siglos”. Se puede traducir
también: “Por todas las generaciones de la edad de las edades”. Es un
modo de darle un énfasis enorme al hecho de que generacion tras
generacion, en sucesion sin fin, y época tras época, hasta que el tiempo
cese absorbido por la eternidad, en esa era que contiene a todas las
demas, continuara la alabanza de la gloria de Dios, dada por, y vista en,
Cristo y su Iglesia, a la cual pertenecemos. jEs una vision de grandeza
infinita para nosotros, que somos vasos de barro!

Esta interminable alabanza en nuestros labios se debera en gran
medida a que cada vez comprenderemos MAs Yy apreciaremos mas
profunda y extensamente la maravilla de la gracia de Dios que a nosotros,
pecadores perdidos, merecedores so6lo de la condenacion eterna en el
infierno (o, mejor, en el lago de fuego), nos redimio, nos transformd y nos
llevo a los lugares celestiales, con Cristo, a su luz inaccesible. Si ahora no
nos sentimos impulsados a vivir alabando con fuerza y entusiasmo a
nuestro Sefior es porque conocemos Yy apreciamos demasiado poco la
maravillosa obra de gracia de Dios de la que hemos sido objeto.

“Amén”. Se usa al fin de esta doxologia, como en Romanos 11: 33-
36: j“Oh profundidad de las riquezas de la sabiduria y de la ciencia de Dios!
iCuan incomparable son sus juicios e inescrutables sus caminos! Porque
¢quién entendié la mente del Sefior? ¢0 quién fue su consejero? (0 quién
le dio a él primero, para que le sea pagado? Porque de él y en él son todas
las cosas. A él sea gloria por siglos. Amen” y en muchas otras, para afirmar
con plena certeza lo dicho.



